Rituale in systemischer Therapie und

Seelsorge

unter besonderer Bertcksichtigung der

Geschlechterdifferenz

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung der Wirde einer Doktorin der Theologie

der Universitat Paderborn

vorgelegt von
Julia Strecker

aus Koln

Prof. Dr. Martin Leutzsch (Vorsitzender)

Prof. Dr. Harald Schroeter-Wittke (Gutachter)
Prof. Dr. Ursula Riedel-Pfafflin (Gutachterin)
Prof. Dr. Helga Kuhlmann

Dem Dekan eingereicht am: 10.11.2010



Vorwort

Unmittelbar im Anschluss an mein Studium verbrachte ich einige Jahre mit Aktion Siihnezei-
chen in Philadelphia (USA) und arbeitete dort in einem interreligiosen/interkulturellen Frauen-
projekt. Ich begleitete damals Frauen und ihre Kinder, iiberwiegend Tochter, die von Vitern,
Stiefvitern, GroBvitern, Nachbarn sexuelle Gewaltiibergriffe erlitten hatten. Bei einem meiner
Gerichtsbesuche, bei dem ich eine afroamerikanische Mutter und ihre beiden 8-jahrigen Tochter
begleitete, die auf die Gerichtsverhandlung gegen den Stiefvater warteten, fragte mich die Mut-
ter: ,,Was machen wir, wenn er uns um Vergebung bittet? Sollen wir beten? Haben Sie ein Ritu-
al fiir uns? Etwas Heilsames, etwas Nihrendes, etwas, das uns zu Gott bringt und uns miteinan-
der versohnt?* Spontan fiihlte ich mich beriihrt, bemerkte aber auch, dass mit dieser Frage eine

Tiir zu vielen anderen Fragen gedffnet wurde.

Aus Sicht mehrgenerationaler Familientherapie ist das Aufsuchen von Trennungen und Verlet-
zungen, ungelosten Konflikten und verschwiegenen Traumatisierungen wesentliche Vorausset-
zung, um Versohnung, Vergebung und Heilung erfahren zu konnen. Allerdings funktioniert Ver-
gebung nur dann, wenn die Anerkennung des Unrechts geschieht. Ich sprach damals im Warte-
saal des Gerichts diese Dinge in einem Gebet aus und eroffnete es mit einer Phase des Innehal-

tens. Ich bemerkte, wie sich die Situation zwischen uns verdichtete und eine tiefe Stille entstand.

Rituale in Seelsorge und Therapie interessieren und begleiten mich, seitdem ich bewusst die bei-
den Stringe meiner professionellen Identitdt zusammengefiihrt und miteinander verbunden ha-
be. Im therapeutischen und seelsorglichen Vollzug des Rituals kommen verschiedene Ebenen der
einen groen Wirklichkeit zusammen. Die im Ritual durch die Versprachlichung materialisierte
Realitit ist in gewisser Weise unserem alltéiglichen Bewusstsein tibergeordnet. Dieses Phinomen
fasziniert und begeistert mich, seitdem ich als Seelsorgerin und Therapeutin an seelischen Wand-
lungsprozessen teilhabe. Genau dieses Phinomen der Wandlung, der Transformation im Ritual
wollte ich untersuchen und stiel auf reichhaltiges Material. Sowohl die vorhandenen Ritualtheo-
rien sowie deren Implikationen und Auswirkungen auf Therapie und Seelsorge als auch die im
Rahmen dieser Arbeit durchgefiihrten Interviews mit Ritual-Expertlnnen eréffneten ein weites
Feld. Die offene Dimension des Symbolischen, die im Ritual durch eine klare Struktur eingelei-

tet wird, ldsst neue Landschaften und neue Wirklichkeiten betreten.



Danken mochte ich Prof. Dr. Harald Schroeter-Wittke, der diese Studie betreute und mich soli-
darisch unterstiitzte, ebenso Prof. Dr. Ursula Riedel-Pfifflin, die mich gleichfalls kritisch beglei-
tete und wertvolle Hinweise gab. Gesa Jiirgens danke ich fiir ihre Ermutigung zu dieser Arbeit,
Katrin Wiist fiir ihr inhaltliches Feedback. Ganz besonders danke ich auch allen an dieser Unter-

suchung beteiligten Interviewpartnerinnen und —partnern.

Koln, im November 2010

Julia Strecker



INHALTSVERZEICHNIS

Vorwort
1. Themenfindung 7
1.1. Inspirierendes 7
1.2. Abschied von Nils: Ein Fallbericht 11
1.3. Ritual und Sprache 13
1.4. Forschungsinteresse und -fragen 14
I. Perspektiven der Theorie 19
2. Ritualtheorien im Wandel 19
2.1. Vor Turner 19
2.1.1. Zugang 19
2.1.2. Der anthropologische Ansatz van Genneps 22
2.1.3. Das Drei-Phasen-Modell der Rituale 25
2.2. Der religionswissenschaftliche Ansatz Eliades: Heilige Orte 27
2.3. Turner 29
2.3.1. Anfinge 30
2.3.2. Liminalitdt und Liminoides 31
2.3.3. Communitas 34
2.3.4. Sacra 35
2.3.5. Die magische Funktion liminaler Prozesse 35
2.3.6. Ritual als Transformationsgeschehen 38
2.3.7. Conclusio 38
2.4. Mit Turner nach Turner 39
2.5. Kiritische Reflexion 51
2.5.1. Zur Beurteilung und Anwendung der Theorien Victor Turners 51
2.5.2. Zur Turnerschen Ritualdefinition 52
2.5.3. Der andere Blick auf Struktur und Communitas 54
2.5.4. Der Blick auf die Frauen 55
2.5.5. Conclusio 58
3. Ritual im Kontext 60
3.1. Erste Reflexion 60
3.2. Ritual und Gesellschaft — Gesellschaft und Ritual 64
3.3. Ritual und Religion — Religion und Ritual 68
3.3.1. Lutz Friedrichs — Kasualpraxis in der Spitmoderne 72
3.4. Ritual und Gendertheorien — Gendertheorien und Ritual 75
3.4.1. Typische Frauen- und Ménnerrituale 77
3.4.2. Offentlicher und hiuslicher/privater Raum 78
3.4.3. Die Macht der Frauen 79
3.4.4. Doing Gender im Ritual 80
3.5. Das Ritual als Performance/Performanz 82
4. Rituale in systemischer Perspektive 88
4.1. Der systemisch-therapeutische Hintergrund 88
4.1.1. Systemische Therapie und konstruktivistische Entwiirfe 88
4.1.2. Was heilit eigentlich ,,systemisch*? 90
4.1.3. Die Genderfrage in der systemischen Perspektive 97
4.1.4. Geschlechterdifferenz und Sinnstiftung 99
4.2. Rituale in der systemischen Therapie 104

4.2.1. Virginia Satir: Pionierin der Familientherapie und Skulpturarbeit 104



5.

4.2.2. Das Mailidnder Team

4.2.3. Luigi Boscolo: Diskontinuitétsrituale

4.2.4. Onno van der Hart

4.2.5. Rosmarie Welter-Enderlin

4.2.6. Bert Hellinger
4.3. Rituale in der Seelsorge — der Seelsorgebegriff

4.3.1. Henning Luther: Schwellen und Passagen

4.3.2. Ulrike Wagner-Rau: Kasualpraxis

4.3.3. Christoph Morgenthaler: Systemtherapie in kirchlicher Praxis

4.3.4. Gina Schibler: Kreativ-emanzipierende Seelsorge

4.3.5. Michael Klessmann: Seelsorgedimensionen

4.3.6. Uta Pohl-Patalong: Die Genderperspektive in der Seelsorge
4.4. Poimenische Perspektive der Rituale — ein Versuch

Zwischenbilanz

Ein Schwellenritual

II. Perspektiven der Praxis

6.

Zum empirischen Verfahren
6.1. Empirischer Ansatz
6.1.1. Forschungsanliegen
6.1.2. Aspekte zur empirisch-qualitativen Sozialforschung
6.1.3. Datenerhebung — Methode der Interviews
6.1.4. Das problemzentrierte Interview
6.2. Die Grounded Theory
6.2.1. Allgemeines zur Grounded Theory
6.2.2. Das Kodierverfahren der Grounded Theory
6.2.2.1. Offenes Kodieren
6.2.2.2. Axiales und selektives Kodieren
6.3. Die Interviews
6.3.1. Der Interviewleitfaden
6.3.2. Die Transkription
6.3.3. Die Auswertung der Daten
6.3.4. Rahmendaten
Kategorien und Parameter
7.1. Kategorienbildung
7.2. Parameter und erste Auswertungen
7.2.1. Rahmen und Setting
7.2.2. Vorgehen und Struktur (Form)
7.2.3. Auswirkungen auf Korper und Seele
7.2.4. Berufliches Selbstverstindnis der Interviewten (Berufung)
7.2.4.1. Die Theologlnnen
7.2.4.2. Die TherapeutInnen

. Einzelcharakterisierung der Interviews

8.1. Interview 1: Ansgar Biilow
8.1.1. Personliche Eindriicke
8.1.2. Schwerpunkte
8.1.3. Fazit

8.2. Interview 2: Sabine Simon
8.2.1. Personliche Eindriicke

107
109
111
114
118
122
124
127
133
140
143
146
149
153

156

162
162
162
162
163
165
166
169
169
170
171
172
173
174
177
178
179
181
181
182
183
184
185
186
186
187
190
190
190
191
192
193
193



8.2.2. Schwerpunkte
8.2.3. Fazit

8.3. Interview 3: Anna Schiitze
8.3.1. Personliche Eindriicke
8.3.2. Schwerpunkte
8.3.3. Fazit

8.4. Interview 4: Paul Wiist
8.4.1. Personliche Eindriicke
8.4.2. Schwerpunkte
8.4.3. Fazit

8.5. Interview 5: Gesine Trost
8.5.1. Personliche Eindriicke
8.5.2. Schwerpunkte
8.5.3. Fazit

8.6. Interview 6: Rudolf Wende
8.6.1. Personliche Eindriicke
8.6.2. Schwerpunkte
8.6.3. Fazit

8.7. Interview 7: Elsa Merz
8.7.1. Personliche Eindriicke
8.7.2. Schwerpunkte
8.7.3. Fazit

8.8. Interview 8: Gertrud Jung
8.8.1. Personliche Eindriicke
8.8.2. Schwerpunkte
8.8.3. Fazit

8.9. Interview 9: Moses El Hur
8.9.1. Personliche Eindriicke
8.9.2. Schwerpunkte
8.9.3. Fazit

8.10. Interview 10: Anita Behrends
8.10.1. Personliche Eindriicke
8.10.2. Schwerpunkte
8.10.3. Fazit

8.11. Interview 11: Anna Ross-Malve
8.11.1. Personliche Eindriicke
8.11.2. Schwerpunkte
8.11.3. Fazit

9. Auswertung der Interviews und Reflexion

9.1. Auswertungsmatrix

9.2. Kurzcharakterisierungen der Expertlnnen und ihres Ritualezugangs

9.3. Gender

9.4. Reflexion iiber die spirituellen Dimensionen
9.4.1. Sprache
9.4.2. Korper und Sprache
9.4.3. Kosmos und Gemeinschaft
9.4.4. Korper und Macht

10. Conclusio

Literaturverzeichnis

194
195
196
196
197
199
199
199
200
202
203
204
204
210
211
211
212
214
215
215
216
217
218
219
219
223
224
224
225
230
231
231
232
235
235
236
236
239
240
240
243
245
247
248
252
256
258
261

272



1. Themenfindung

1.1. Inspirierendes

Die jahrelange Tétigkeit als Pfarrerin und Seelsorgerin, als Theologin und Therapeutin motivier-
ten mich, diese Arbeit iiber Rituale in systemischer Therapie und Seelsorge zu schreiben.' Sys-
temische Therapie ermoglicht eine verschirfte Sensibilitidt fiir Vernetzungen, Abhidngigkeiten
und die soziale Dimension individueller Probleme. Sowohl die Beschéftigung mit Einzelnen als
auch mit Beziehungssystemen in Seelsorge und Beratung 6ffnen im Zusammenhang mit der Su-
che nach den wesentlichen Siulen der Begleitung die Augen fiir die Arbeit mit Ritualen. In den
vielfdltigen systemischen Spannungsfeldern, in denen die ungelebten Geschichten, ungeweinten
Tridnen, ungehaltenen Reden, unausgesprochenen und unerfiillten Wiinsche und Trdume einzel-
ner Menschen zum Ausdruck kamen, tauchte die Frage nach dem Sinnzusammenhang des Gan-
zen auf. Teilweise fand ich Inspirationen dazu in der systemischen Therapie. Diese ertffnet
Wege, der sozialen Pathologisierung, die auf Familien und Einzelne durchschlidgt, der Macht und
Gewalt, die sich in Familiensystemen hiufig breit macht, der Sprachlosigkeit, in die sich Kinder

hiufig fliichten, entgegenzutreten.

Rituale im systemisch-therapeutischen Zusammenhang konnen dazu beitragen, Krifte und Res-
sourcen zu mobilisieren, heilende und l6sende Wege zu entdecken und diese auch zu gehen. Sys-
temische Therapie und systemische Seelsorge bieten eine groBe Chance, Ubergiinge bewusster
zu machen. Die Kirchen halten seit jeher rituelle Strukturen bereit, um in Zeiten existenzieller
Unsicherheit und Not Ubergiinge besser zu meistern: Vom Kind zum Erwachsenen, vom Single
zum Paar, vom Paar zur Familie. Das Leben selbst hilt diese Uberga'nge bereit: ,,Es ist das Leben
selbst, das die Ubergiinge von einer Gruppe zur anderen und von einer sozialen Situation zur
anderen notwendig macht. Das Leben eines Menschen besteht somit in einer Folge von Etappen,
deren End- und Anfangsphasen einander dhnlich sind: Geburt, soziale Pubertit, Elternschaft,
Aufstieg in eine hohere Klasse, Titigkeitsspezialisierungen.«> Van Gennep zufolge schwebt ,,das

rituelle Subjekt [...] zwischen zwei Welten.

! Fiir diese Untersuchung wurde folgendes Verfahren in der Schreibweise gewihlt: Mit TherapeutInnen, KlientInnen
und SeelsorgerInnen sind prinzipiell auch Therapeuten, Klienten und Seelsorger gemeint. ,,Meiner Meinung nach ist
es wichtig, dass wir die Sprache in uns sprechen lassen, ohne dabei haarspalterisch andauernd nach ménnlich, weib-
lich, der Reihenfolge und so weiter zu fragen.* (Luisa Muraro, 1999, 13).

2 Arnold van Gennep, 1986, 25.

Vgl ebd., 27.



Als ich vor einigen Jahren in der Evangelischen Studierendengemeinde (ESG) als Pfarrerin ar-
beitete, begegnete mir die Frage nach Ritualen in vielféaltiger Form. Die Gestaltung von besonde-
ren Gottesdiensten, von Ritualen aus seelsorglichen Anldssen und von liturgischen Nichten lag
mir am Herzen. Ich fiihrte viele Beratungen durch und liebte die Vielfalt der Moglichkeiten, als
Seelsorgerin aktiv zu werden. Viele Studentlnnen kamen iiber einen lingeren Zeitraum. Es gab
immer wieder Gelegenheit, der jeweiligen Person die Chance zur Wahrhaftigkeit und Authentizi-
tiat zu geben und auch Sprachfindungsprozesse zu unterstiitzen: Worte, die ihre Kraft entfalten,
wenn sie in einem bestimmten Setting und mit einer bestimmten Haltung gesprochen wurden

und Worte, die iiber das Sprechen hinaus wirksam werden.*

Das iiber die Schwelle des Verbalen Hinausgehen verband sich mit dem in der familientherapeu-
tischen Ausbildung Gelernten. Zugleich war dies ganz nah an dem, was schon Paul Tillich in die
theologische Diskussion zum Thema ,,Ritual* eingeworfen hat.> In der Bezugnahme auf reforma-
torische Ritualkritik hat er zwar die Moglichkeit des magischen Missverstindnisses beim Sakra-
ment kritisch hinterfragt, zugleich aber vorgeschlagen, den ambivalenten, durchaus auch magi-
schen Charakter von Ritualen als menschliches Handeln in Seelsorge und Liturgie ernst zu neh-

men.6

Veroffentlichungen aus dem kirchlichen und theologischen Kontext zeigen: Nach einem Versuch
der Wiederentdeckung des ,,Kults fiir das Uberleben der Menschen*’ in der nachkonziliiren Ara
der katholischen Kirche wurde auch in der evangelischen Theologie in den letzten 15 Jahren dem
Thema Rituale verstédrkt in der liturgischen und pastoralpsychologischen Diskussion grof3e Auf-

merksamkeit geschenkt.®

* Gleich zu Beginn dieser Arbeit findet eine Auseinandersetzung mit Sprachfindungsprozessen statt, ein themati-
scher Komplex, der im Zusammenhang mit Ritualen unabdingbar immer wieder in Erscheinung tritt.

> Paul Tillich hat im Lauf seiner Darstellung unterschiedlicher Lebens- und Problemkontexte verschiedene Akzente
seines Magieverstindnisses in Bezug auf iiberwiegend liturgisches Handeln aufgezeigt. Es ging ihm vor allem um
das Verhiltnis von Heil und Heilung, dann spezifisch auch um die Erfahrbarkeit des gottlichen Geistes (,,Machtig-
keit*) im gesprochenen Wort; vgl. dazu Tillich, 1946, 210 ff. und 1962, 145 ff. Zum Symbolbegriff in der protestan-
tischen Theologie, der von Tillich wieder neu zu Ehren gebracht wurde, 1966, 3-28.

® Vgl. zur theologischen Auseinandersetzung mit dem von Paul Tillich erweiterten Begriff von Magie, Hans-Giinter
Heimbrock, 1993, 129 ff. Allerdings geht es in der Beschiftigung Heimbrocks mit Tillichs Magieverstidndnis primér
um die Sprach-Rituale des Gottesdienstes. Zur Magie bei Tillich selbst, vgl. Tillich 1966, 10 ff.

7 Ingrid Hentschel, 2005, 23 ff.

8 Vgl. dazu die beiden Themenschwerpunkte der Zeitschriften ,,Praktische Theologie™ und ,JEvangelische Theolo-
gie® im Jahr 1998 sowie Lutz Friedrichs, 2008 und Brigitte Enzner-Probst, 2009. Vgl. ebenso die Untersuchung
Young-Mi Lees, die darauf abzielt, anhand der kulturanthropologischen Forschung und Ritualtheorie Victor Turners
den komplexen Hintergrund der Entstehung des frithen Christentums, mit besonderem Blick auf den Wanderradika-
lismus, zu beschreiben. Lee, 2004, 183.



In den vergangenen 35 Jahren, seitdem der Begriff ,.ritual studies* zum ersten Mal offiziell auf-
tauchte’ und verstirkt als Phiinomen sui generis betrachtet wurde, begann man, dem Begriff der
Rituale in fast allen Kulturbereichen nachzuspiiren. Es wurde einerseits das Interesse an konkre-
ten, empirischen Studien zu Ritualen geweckt, andererseits auch der Entwicklung allgemein re-
levanter Ritualtheorien mehr Beachtung geschenkt. Teilweise lisst sich die gegenwirtig gestei-
gerte Bereitschaft, Rituale in Theorie und Praxis ndher zu beleuchten und ihnen Platz einzurdu-
men, aus dem Willen erkldren, durch Rituale neue Formen des individuellen und des gesell-
schaftlichen Lebens auszuprobieren.'® Teilweise ist in den Untersuchungen die Frage nach dem
Verhiltnis von Mythos und Religion beziiglich des Stellenwertes und der Funktion von Ritualen

im Rahmen religioser Systeme relevant.

Verschiedene gesellschaftliche Stromungen und Entwicklungen, wie z.B. die so genannte New-
Age-Bewegung, die in bestimmten Kreisen dazu fiihrte, spirituelle Ideen und Praktiken aus dem
Osten und aus schamanischen, nativ-amerikanischen und anderen Traditionen zu rezipieren, lie-
Ben ebenso eine Fiille religioser Aspekte in den Bereich der sdkularisierten Psychotherapie iiber-

gehen.'!

Um sich in der Vielfalt der Ritualelandschaft orientieren zu konnen, sei hier ein erster Uberblick

in Form einer Auflistung gegeben:

e Rituale zum Neubeginn einer Lebensphase:
- Wechsel vom Kind zum Jugendlichen, z.B. Feiern der ersten Menstruation
(Initiation)
- Auszug der Kinder
- Beginn der Wechseljahre
- Umzug
- ,,Mitte des Lebens*
- Neuorientierung im Beruf
- Eintritt in den Ruhestand

e (Geburtstage, Jubilden und Jahresgedéchtnisse

° Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, 8.
' Vgl. Corina Caduff/Joanna Pfaff-Czarnecka, 2001, 16.
i Vgl. Patrick Vandermeersch, 2003, 435 ff.; Hubert Knoblauch, 2009, 277 ff.



e Rituale fiir die tdgliche Lebensgestaltung:
- den Tag hinter sich lassen
- Innehalten mitten am Tag
- bewusster leben
e Tigliche Essensrituale und besondere Mahlkultur'?
e Therapeutische Rituale:
- Losldsung von alten Mustern
- Verdnderung von Einstellungen (z.B. Schuldgefiihle/negative Gedanken)
- Versohnen und Verzeihen
- ,,Kontenausgleich* (Soll und Haben in Beziehungen)
- Vergewisserung des Sinnzusammenhangs, in dem man steht und lebt
e BegriiBungsfeste fiir Kinder nach der Geburt
e Rituale nach Tot- oder Fehlgeburten
¢ Rituale nach einer Krankheit
e Rituale vor einer Operation

e Trennungs- und Abschiedsrituale

Welche anderen Aspekte fithrten zu dem Entschluss, itiber dieses Thema eine Dissertation zu
schreiben? Vor allem die eigene berufliche Identitit; namlich als Seelsorgerin und Therapeutin
im Kontext Kirche gerade mit Ritualen in Begleitungssituationen an Schwellen und Ubergiingen
ein gelungenes Zusammenspiel der verschiedenen Zuginge zu dem gefunden zu haben, was
mich ausmacht, erfiillt und begeistert. Gerade weil Seelsorge der Raum ist, der gemeinsam von
SeelsorgerIn und Ratsuchenden geschaffen wird, in dem Frauen und Minner Begegnung in Be-
ziehung finden, sind Rituale eine Mdoglichkeit, diesen Raum neu auszufiillen. Eine Seelsorgerin
und christliche Theologin kann dabei ihre eigene spirituelle Verankerung einsetzen, um an Be-
kanntes und Vertrautes anzukniipfen und das therapeutische Handwerkszeug nutzen, um Neues

und bisher nicht Bewusstes hervorzuholen.

An dieser Stelle sei auf die Unterscheidung von Seelsorge, Beratung und Therapie, die bereits
gemeinsam mit Ursula Riedel-Pfifflin'? benannt wurde, hingewiesen. Vor allem die fachliche

Differenzierung, die sich in Tiefe und Zeitintensitdt der Arbeit auswirkt, sollte im Umgang mit

"2 Vgl. Guido Fuchs, 1998.
13 Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999, 55 ff.

10



Ritualen nicht auBBer Acht gelassen werden. Rituale bieten in gewisser Weise die Moglichkeit, im
Raum der Seelsorge Vertiefungen und Bewusstwerdungsprozesse anzuleiten, die sonst nur im
therapeutisch-geschiitzten Raum moglich sind. Gerade, weil auch von nichtkirchlichen Thera-
peutlnnen immer wieder darauf hingewiesen wird, wie wichtig die Einbeziehung der Sinnfragen
fiir die Durchfithrung einer Therapie sei, werden Rituale zu einer Schnittstelle zwischen der Su-
che nach Sinn und Vertiefungsprozessen der unbewussten Personlichkeitsanteile in Seelsorge

und Therapie.

Ebenso tauchte in den letzten Jahren der ,,Performance-Begriff* als Teil des rituellen Handelns
in unterschiedlichen Aspekten und Akzentuierungen auf:'* Rituale finden oft an der Grenze von
Kunst/Theater statt. Uberginge und Verinderungen im gesellschaftlichen und individuellen Be-
reich regen die kiinstlerische Produktion an.” ,,Doch uniibersehbar ist dabei die Herausforde-
rung, welche die Rituale als bestehende Institutionen darstellen. Als Krisenintervention, als Aus-
drucksform, als Kommunikationsmittel stellen sich Rituale als Vehikel bereit, um Zusammen-

hinge herzustellen [...].“16

Der im folgenden Kapitel 1.2. geschilderte Fall aus meiner eigenen Praxis als Seelsorgerin, der

mich lange und intensiv beschiftigte, gab den letzten Anstofl zum Thema dieser Dissertation.

1.2. Abschied von Nils: Ein Fallbericht

Svenja und Thomas, die beide seit geraumer Zeit mit mir im Kontakt waren, und die ich in der
Sandkapelle der ESG getraut hatte, verloren ihren Sohn Nils nach einer Herzoperation im Alter
von drei Jahren. Svenja war gerade hochschwanger mit Birte und die Eltern entschieden sich, der
kleinen Schwester nichts von dem Tod von Nils zu erzédhlen. Beide hatten den Tod des kleinen
Jungen nicht verarbeitet. Trotz des Versuches, ihnen in Gesprichen Briicken zu bauen, zogen sie
sich vollig von ihrer alten Umwelt zuriick, so dass sie fast drei Jahre lang nicht mehr zur ESG
kamen. Eines Tags meldete sich Svenja mit der Frage, ob sie einen Beratungstermin erhalten

konne. Birte sei jetzt in einer Kindergruppe und falle durch ihr aggressives und tiberdurchschnitt-

14 Vgl. Erving Goffman, 2002, 185 ff.; zum performativen Turn, Edgar Forster, 2007, 224 ff. und Christoph
Wulf/Jorg Zirfas, 2007, 7 {f.

'3 Vgl. Donald W. Winnicott, 2006.

' Corina Caduff/Joanna Pfaff-Czarnecka, 2001, 16.

11



lich forderndes Verhalten auf. Sie wisse nicht mehr weiter und Thomas habe sich sowieso schon

vollig zuriickgezogen.

In dem ersten Gesprich mit Svenja, Thomas und Birte stellte sich heraus, dass die Eltern das
Tabu des toten Nils nicht durchbrochen hatten und auch nicht bereit waren, dies zum Thema zu
machen. Erst als die kleine Birte gebeten wurde, die einzelnen Mitglieder ihrer Familie als kleine
Piippchen aufzustellen, offenbarte sich fiir die ganze Familie das unausgesprochene Tabu. Ob-
wohl Svenja und Thomas vor und mit Birte nie iiber den toten Nils gesprochen hatten, war fiir
Birte klar, dass eine weitere Person in ihrer Familie anwesend war. Wie selbstverstiandlich nahm
sie vier Piippchen. Das, was sie fiir Nils ausgesucht hatte, legte sie zwischen sich und ihre Eltern,
wie eine Barriere, und sagte dann: ,,Der ist auch da, er liegt genau zwischen Papa, Mama und
mir. Ich kann ihn immer anschauen.* Diese kurze Interaktion reichte fiir Svenja und Thomas, um
die Notwendigkeit einzusehen, das Geheimnis zu liiften und Birte von ihrem toten Briiderchen zu
erzihlen. Es flossen viele Trinen, es war schon in dieser Sequenz spiirbar, wie viel Losendes und
Heilendes in diesem Prozess lag. In ein paar nachfolgenden Sitzungen mit dem Paar schlug ich
ihnen Moglichkeiten und Wege vor, sich mit ihrer Trauer noch mehr nach vorne zu wagen. Bei-
de weinten viel, sagten nie zuvor Gesagtes und benannten Traurigkeit und Wut, Ohnmachts- und
Verlassenheitsgefiihle. Svenja schrieb ein Gebet, das sie aber ,,nicht einfach so* vorlesen wollte.
So wurde gemeinsam die Idee entwickelt, ein kleines Abschiedsritual am Grab von Nils durchzu-
fiihren. Dies fand einige Wochen spiter statt: Svenja, Thomas, Birte und die Paten von Nils gin-
gen gemeinsam mit mir schweigend zum Grab. Dort legten die Eltern und Birte Geschenke und
Briefe in einer selbstgetopferten Schale auf das Grab, die sie spiter eingruben. Birte hatte noch
eine kleine Glaskugel, die sie die ganze Zeit fest in der Hand hielt. ,,Schade, dass wir das damals
bei der Beerdigung nicht gemacht haben*, sagte Thomas weinend und dann fiigte er fast ein biss-
chen verschmitzt hinzu: ,,Nein, es ist gut so, denn damals war ich nicht bereit, mich von dir, Nils
zu verabschieden. Ich wollte deinen Fortgang nicht wahrhaben.* Svenja und Thomas dankten fiir
alles, was Nils in die Welt, insbesondere in diese kleine Familie, gebracht hatte. Sie benannten
die Trauer und den Schmerz und wiinschten sich, dass er seinen Platz in der Familie, wenn auch
nicht als lebendes, so doch als in der Erinnerung bleibendes Kind behalten diirfe. Svenja las ihr
geschriebenes Gebet vor, dann sagte Birte, sie wolle auch noch beten. Sie sprach ihr Gebet und
ich einen Segen. Alle weinten und niemand wollte gehen. SchlieBlich schlug ich vor, etwas von
der Grabstelle mit nach Hause zu nehmen. Es gab dort Steine und Blumen und verschiedene
Griser. Alle fanden etwas und gingen anschlieend schweigend und beseelt vom Friedhof nach

Hause.

12



Birtes Auffilligkeiten lieBen schlagartig nach und als ein knappes Jahr spiter ein drittes Kind
geboren wurde, ging die Familie gleich nach der Geburt zu Nils Grab, um nicht in alte Wieder-
holungen zu fallen. Bjorn erfuhr vom ersten Tag seines Lebens an, dass es einen Bruder vor ihm

gab, der immer einen festen Platz im Herz seiner Eltern behalten wird.

1.3. Ritual und Sprache

Die Suche nach dem Unendlichen, danach, auch jenseits von Sprache etwas Sinnstiftendes zu
kreieren, begleitet mich schon lange. Sie taucht auf in der Arbeit mit Ritualen, beim Verfassen
dieser Dissertation, beim Schreiben von Gebeten und Texten, beim Denken dariiber hinaus. Dar-
in verborgen liegt die Sehnsucht, jenseits von spontanem, aktuellem Sprechen etwas Tragendes,
Bleibendes, Materielles, Benanntes und zu Benennendes zu gestalten. Es liegen darin der
Wunsch und die Erfahrung, Transzendenz zu schaffen, indem Immanenz gewihrt wird. In der
Immanenz, in der Handlung mit Symbolaufstellung und dem Akt der Versprachlichung, iiber-
schreitet Birte bisher Gesprochenes und Nicht-Gesprochenes durch eigenes Sprechen. Transzen-
denz bedeutet hier soviel wie eine Offnung fiir den groBeren Zusammenhang und die Erfahrung,
dass in dem Vollzug des Rituals Bindung und Riickbindung (re-ligio) mdglich ist."” Das in die-
sem Ritual vollzogene Sprechen ermoglicht das Benennen und Brechen des Tabus. Verschlosse-
ne Tiiren werden gedffnet und unbewusste Aspekte der Seele angesprochen. Im ritualisiert ge-
sprochenen Wort iiberschreitet Birte eine Schwelle. Im Uberschreiten dieser Schwelle verdichten
sich die Moglichkeiten fiir die Erfahrung der (Er-)Losung von alten festgefahrenen Strukturen.
Das in diesem Ritual vollzogene Sprechen hat einen bewusstseinsfordernden, klarenden und 16-

senden Effekt.

Sprache und Ritual — Ritual und Sprache: Gegenseitig und im Miteinander befruchten sie sich
und ermoglichen einen Bewusstwerdungsprozess, einen Zugang zu neuen Horizonten. Dieser

Zugang zu neuen Welten hat direkte Auswirkungen auf die alltdgliche Welt: In der Geschichte

7 Andrea Giinter hat in ihrem Buch ,.Der Sternenhimmel in uns“ den Zusammenhang von Transzendenz und Riick-
bindung in Form von Sprache herausgearbeitet. Wenn sie Transzendenz als Gedanken von Immanenz begreift, ver-
weist sie auf sdkulare philosophische Konzeptionen und auf theologische Entwiirfe, die anerkennen, dass Gott den
Menschen immanent erfahrbar ist. Sie bezieht sich dabei im Anschluss an Simone de Beauvoir, Luce Irigaray und
die Frauen des Maildnder Frauenbuchladens auf den Zusammenhang von weiblicher Freiheit und Transzendenz und
auf die Fragestellung der menschlichen Vermittlung als Ort von Transzendenz. Vgl. Giinter, 2003, 232 ff.

13



des Abschieds von Nils zeigt sich die Wirkung von Birtes Symbolisierung unmittelbar. Das ge-
samte System macht eine Verdnderung und Verwandlung durch. Das Tabu des Sprechens ist
durchbrochen, der tote Nils bekommt als Teil der Familie seinen Platz, Birtes Auffilligkeiten

gehen zuriick.

In der Symbolisierung geschieht die Offnung zum Unendlichen, die Transzendierung. Birtes
Seele findet ihren Frieden. Sie selbst erlebt dies als eine Transzendenzerfahrung, was sich in ih-
rer eigenen Verwandlungs- und Verdnderungsbereitschaft zeigt, bis dahin, dass sie dies in Form
eines selbst gesprochenen Gebetes ausdriickt. Dabei bedient sie sich der offenen Dimension des
Symbolischen. Die anderen Familienmitglieder begeben sich ebenfalls auf die Ebene des Symbo-
lischen. Das ritualisiert-gesprochene Wort ermoglicht ihnen, ihrem seelischen Prozess Ausdruck
zu verleihen. Dies fiihrt zu einer inneren Reinigung, Heilung, Loslosung von alten Mustern. In
dem Moment, da Birte benennt, dass sie ihren toten Bruder sehen und anschauen kann, begibt
sich die Familie in das Tal der Verwandlung — Trinen flieBen, die auftauchenden Gefiihle sind
nicht kontrollierbar. In diesem Tal {iberwinden sie die Stolpersteine und Hindernisse, die ihren
Weg zur neuen Landschaft bisher versperrten. So wie Leben und Tod zusammengehdoren, haben
abgespaltene und lange verdringte Gefiihle ihren Platz im Ritual. Das Ritual 6ffnet das Herz und
das tiefe Bewusstsein fiir eine Auflosung der alten verfestigten Dynamiken. Das genaue Hin-
schauen, die Sprachfindung, das Ausdriicken des bisher nicht Erkannten sind wesentlich auf

diesem Weg.

1.4. Forschungsinteresse und -fragen

Die Vielfalt des Eigenen und Gemeinsamen, Frauen, Ménner, Individuelles, Kollektives oder
auch das ganz Andere und die vielen Dimensionen, die in der Welt der Rituale verborgen liegen,
sollen auch durch und nach Vollendung dieser Doktorarbeit erfahrbar sein. Nach dem geschilder-
ten Erlebnis mit der Familie von Nils klangen die Intensitdt und die Dichte dieser Begegnungen
lange nach. Der Vollzug des Abschiedrituals war anders als alle im Laufe der Jahre mit ihnen
erlebten therapeutischen und seelsorglichen Interaktionen. Es kamen verschiedene Elemente und
unterschiedliche Ebenen zusammen, die gerade in ihrem Zusammenklang so beriihrend und
iiberzeugend waren, dass ich mich von diesem Moment an bemiihte, Rituale aus seelsorglichen
Situationen heraus mehr und selbstverstindlicher in meine theologische und therapeutische Ar-

beit einzubinden.

14



Bereits in der seelsorglichen Arbeit mit Méddchen und Frauen fand ich Zugang zu Ritualen durch
das Erproben von Neuem und Unbekanntem und durch das Zuriickgreifen auf Rituale in be-
stimmten Situationen; auf diesem Weg zeigte sich schon die Anziehung und Wirkungskraft, die
Rituale in diesem Kontext ausiiben kdnnen. Zunichst in der Gestalt- und spéter in der Familien-
therapie-Ausbildung wurde erfahrbar, dass die Arbeit mit Ritualen einen groBen Einfluss auf
affektive Kommunikation im Allgemeinen und in Beratung und Therapie im Besonderen haben

kann.'8

Aus der Erfahrung der seelsorglichen Praxis und therapeutischen Ausbildungen entwickelten

sich stindig neue Fragestellungen, denen in dieser Dissertation nachgegangen werden soll.

Wie bereits erwihnt ldsst sich nicht iibersehen, dass heute eine Renaissance der Auseinanderset-
zung mit Ritualen und der Neuschopfung von Ritualen entstanden ist.'” Im Rahmen von thera-
peutischen und seelsorglichen Ansitzen ist der Bedeutung dieser Entwicklung unter dem Ge-
sichtspunkt der gesellschaftlichen Entwicklung insgesamt nachzugehen. Dabei sind sowohl die
wissenschaftstheoretischen Entwicklungen des 19./20. Jahrhunderts in der Verdnderung von

Theorie als auch die Entwicklungen in der Praxis in Bezug auf Rituale interessant.

Es ist zu untersuchen, welche Hinweise es aus den gesellschaftlichen Emanzipationsprozessen
des 20. Jahrhunderts gibt, die sich auf die Entwicklung einer neuen Theorie und Praxis von Ritu-
alen auswirken? Spielt Gender bei Ritualen heute eine Rolle und wenn ja, welche? Gibt es Ver-
dnderungen im Verstidndnis von Religion, Spiritualitit und Theologie, die dazu beitragen kon-

nen, Rituale neu zu verstehen?

Dabei ist zu fragen, ob und wie Rituale theoretisch erfasst werden konnen. Wenn ja, mit welchen
Fragen und Methoden kann dies geschehen? Zugleich wird es notig sein, Kriterien zu entwi-

ckeln, die auch die Wirksamkeit bzw. Wirkungskraft der Rituale erfassen.

18 Vgl. Rosmarie Welter-Enderlin, 2002, 237 ff., auch Brigitte Enzner-Probst, 2009, 200.

' Vgl. hierzu das Nachwort in Gerrit Herlyn, 2002, 129 ff. Eine gute Ubersicht iiber Rituale und die verschiedenen
Theorieansitze verschafft Catherine Bell, 1992. Siehe auch Axel Michaels, 2001, 24; er fragt nach der Bestimmung
und Bedeutung der Rituale im zwischenmenschlichen Bereich oder danach, wie sinnlos Rituale sind (,,Le rituel pour
le rituel®).

15



Auch ist zu forschen nach der Bedeutung und Auswirkung von unterschiedlichen kulturellen
Traditionen fiir das Verstehen und die Gestaltung von Ritualen und nach dem Bedeutungshori-

zont der Therapie- und Seelsorgelandschaft, in dem sich diese Suchbewegung ereignet.

Diese Arbeit will zu einem erweiterten Verstdndnis von Theorie und Praxis fiir die Entwicklung
von innovativen Ritualen im Kontext von Therapie und Seelsorge beitragen. Dabei wird nach
neuen und neu zu entwickelnden Ritualen gefragt, also nach solchen, die im Laufe der letzten
zehn bis dreiflig Jahren von TherapeutIlnnen und SeelsorgerInnen entworfen, praktiziert und wei-
ter entwickelt wurden. Es sind aber auch Rituale einzubeziehen, die sehr alte Traditionen auf-
nehmen und diese in eine neue Form gieBen. Und schlieBlich auch jene, die sich an altbekannte
Rituale anlehnen, die aber in der allgemeinen Rezeption von Seelsorge- und Therapieliteratur

bislang noch keine grofle Verbreitung gefunden haben.

Interessant sind die Rituale, die im Kontext von Therapie und Seelsorge neu entwickelt und ges-
taltet werden, sei es an bestimmten Lebenswenden oder Uberg'angen, sel es an einschneidenden
Punkten im eigenen Prozess der Verarbeitung lebensgeschichtlich bedeutsamer Erfahrungen oder
auch in Paar- und Familienbeziehungen, wenn es um Standortbestimmungen, offene Rechnun-
gen und/oder neue Herausforderungen geht. Zu untersuchen ist, was diese neuen Rituale hin-
sichtlich der dufleren Rahmenbedingungen kennzeichnet? Und welche Moglichkeiten der Veran-
kerung fiir diese Kultur der neuen Rituale existieren und inwiefern sich diese interdisziplinir mit

anderen Praxisbereichen verkniipfen lassen.

Von besonderem Interesse ist die Frage, inwieweit Rituale in der Lage sind, Wirklichkeiten zu
verdndern und neue Wirklichkeiten zu schaffen. Dieses Forschungsinteresse ist eingebettet in
den Zusammenhang der Frage nach den transformatorischen Kriften der Rituale. Vorausgesetzt
Rituale konnen tatsdchlich transformatorische Krifte entfalten, inwiefern sind diese bedeutsam
und wegweisend fiir Ubergiinge und Prozesse der Verinderung, sei es im gesellschaftlichen
und/oder kulturellen Kontext, sei es im individuellen und/oder familidren Zusammenhang? Sind

Rituale in der Lage wesentliche Beitrige zu Heilung und Befreiung zu leisten?

Diese Forschungsarbeit ist in zwei Teile gegliedert, denen die folgenden Gesichtspunkte als we-

sentliche Leitlinien und Orientierungspunkte zugrunde liegen:

1. der systemische Zugang

16



2. der interdisziplindre Aspekt
3. die Perspektive der Geschlechtersensibilitit
4. die Dimension kultureller Divergenz

5. konstruktivistische Ansitze in Theologie und Therapie

Der I. Teil, ,,Perspektiven der Theorie“, bezieht sich auf den forschungsgeschichtlichen Hinter-
grund von Ritualtheorien. Diese im Wandel zu untersuchen bedeutet, die Entwicklung der Ritu-
alforschung des letzten Jahrhunderts vor dem Hintergrund der religionswissenschaftlichen und
anthropologischen Veridnderungen zu beleuchten. In der deutschsprachigen religionswissen-
schaftlichen Terminologie hat sich der Begriff ,,Ritual® erst spdt gegeniiber den bis dahin ver-
wendeten Termini ,,Ritus* oder ,,Riten* behaupten konnen. Diese begriffsgeschichtliche Ent-
wicklung korrespondiert mit der forschungsgeschichtlichen Genese des interdisziplindren Stu-
dienganges , ritual studies®, in der eben dieser Begriff erstmals 1977 im Rahmen einer Jahresta-

gung der American Academy of Religion (AAR) verwandt wurde®.

Victor Turner gilt als der Innovative in der Ritualgeschichtsschreibung”' und ist fiir diese Disser-
tation besonders bedeutsam, da er den kreativen Aspekt von Ritualen hervorhob und einen
Schwerpunkt auf die Bereiche des ,,Anderen* der Gesellschaft legte (Kapitel 2.3.). Im Anschluss
an die Auseinandersetzung mit Turner (Kapitel 2.4. und 2.5.) sind die Konsequenzen und Aus-

wirkungen seiner Ritualtheorie fiir die weitere forschungsgeschichtliche Debatte zu beleuchten.

Um eine Grundlage fiir den theoretischen Zugang zur Verankerung der Beschiftigung mit Ritua-
len in Therapie und Seelsorge zu schaffen, beschiftigt sich das folgende Kapitel 3. mit dem Zu-
sammen- und Wechselspiel von Ritual und Religion, Ritual und Gesellschaft sowie Ritual und

Gendersensibilitit.

Dem Ritual als Performanz gilt in dieser Arbeit ein eigenes Kapitel (3.5.), da gerade der perfor-

mative Charakter des Rituals die Tiiren zu einem interdisziplindren und interkulturellen Vorge-

20'S. zum forschungsgeschichtlichen Riickblick: Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, besonders die Einfiihrung,
7-33. Aus theologischer Perspektive vgl. den neuesten Aufsatz von Thomas Klie, 2009, der aus liturgischer Perspek-
tive fiir eine strikte Trennung von Ritual und Ritus pladiert, da die 30 Jahre lange Wirkungsgeschichte den Begriff
~Ritual“ zu einem Signal ohne Signifikanz habe werden lassen. Ich widme mich hier jedoch in erster Linie aus
poimenischer Perspektive dem Thema und befiirworte die interdisziplindre Breitenwirkung des Wortes ,,Ritual®.

! Vgl. Ronald L. Grimes, 2000, 264.

17



hen 6ffnet. Hier wird deutlich, wie vielschichtig und mehrdimensional der Zugang zu Ritualen

sein und welche divergierenden Auswirkungen dies haben kann.

In Kapitel 4.1. werden der systemische Kontext und die Grundlagen der therapeutischen und
seelsorglichen Voraussetzungen dieser Untersuchung dargestellt, um dann der Rezeption von
Ritualen in systemischer Therapie - Kapitel 4.2. - sowie in theologischer Seelsorgeliteratur -
Kapitel 4.3. - nachzugehen, immer mit dem Blick auf die Verankerung von Theorie und Praxis.
In Kapitel 4.4. geht es um die poimenische Perspektive der Rituale, also um die Frage, wie Ritu-
ale die Seelsorgelandschaft des 21. Jahrhunderts prigen und welche Wirklichkeits- und Mog-

lichkeitsraume dadurch er6ffnet werden.

Im Teil II, ,,Perspektiven der Praxis®, wird die Befragung von Expertinnen und Experten vorge-
stellt, die im Laufe von etwa fiinf Monaten stattfand. Dabei interessieren der praktische Umgang
mit Ritualen in Therapie und Seelsorge ebenso wie die Reflexion und theoretische Einbettung.
Es geht um die Moglichkeit, von der Erfahrung der Expertlnnen zu lernen sowie um die Auswer-
tung der Interviews zur Entwicklung eigener Kategorien fiir die Schaffung und Weiterentwick-
lung neuer Rituale. Dabei liegt das Augenmerk auf der religiosen Dimension, die Ritualen inne-
wohnt, ebenso auf der gesellschaftlichen Dimension und den geschlechtsspezifischen Aspekten,

die in der Arbeit mit Ritualen auftauchen.

Am Schluss stehen Uberlegungen zu einer erweiterten Sicht von Seelsorge und Therapie im
Zentrum. In das Wechselspiel von Theorie und Praxis neuer Rituale in Therapie und Seelsorge
flieBen vielschichtige und mehrdimensionale Aspekte mit ein. Theorie und Praxis greifen immer
wieder ineinander, so dass eine klare Trennung zwischen ihnen nicht grundséitzlich sinnvoll
scheint. Am Ende stellt sich die Frage, welche Impulse die intensive Beschéftigung mit neuen
Ritualen in der Praxis fiir die allgemeine Ritualforschung gibt und umgekehrt, was die immer
komplexer werdende interdisziplinidre Auseinandersetzung mit Ritualen fiir die Praxis und Ges-

taltung von neuen Ritualen auch und ganz besonders im Raum der Seelsorge beitragen kann.

18



I. Perspektiven der Theorie

2. Ritualtheorien im Wandel
2.1.Vor Turner
2.1.1. Zugang

Im Laufe der letzten 150 Jahre hat sich der Zugang zu Ritualen und den dahinter stehenden The-
orien gewandelt. Im Folgenden werden die verschiedenen Ritualtheorien auf ihren jeweiligen
Kontext hin entfaltet, zugleich wird nach dem Transfer fiir die jeweilige Situation und Anwend-
barkeit gefragt. Der allgemeine Diskurs hat sich spitestens mit Beginn der ritual studies®* in den
USA in einer interdiszipliniren® Form durchgesetzt. Anders als in der bisherigen sozialwissen-
schaftlichen Forschung werden rituelle Vollziige von nun an nicht nur untersucht, um auf diese
Weise eine bestimmte Religion, Gesellschaft oder Kultur besser zu verstehen, sondern auch, um
diszipliniibergreifend Zusammenhinge von verschiedenen Symbolsystemen herzustellen, also
verschiedene Welten miteinander zu verbinden. Die rituelle Dimension des Lebens in verschie-

denen Symbolsystemen wird nun als solche zum priméren Forschungsobjekt.

Wesentliches Merkmal aller moderneren Ritualtheorien ist eine Dreiteilung der Phasen des Ritu-
als. Die Dreiteilung der Phasen geht auf Jan Platvoet zuriick, der in seiner religionswissenschaft-
lichen Arbeit iiber Rituale gleichzeitig - nicht zu verwechseln mit den Phasen eines Rituals - drei
Phasen in der Geschichte der Ritualtheorie benennt.”* Die religionswissenschaftlichen, ethnolo-
gischen und kulturanthropologischen Untersuchungen sind besonders fiir die erste Phase rele-
vant, da sie der Suche nach den verschiedenen Sinn- und Bedeutungszuschreibungen des Ritual-

begriffs in komplexen Gesellschaften am nichsten kommen.

*2 Dieser Begriff wurde 1975 auf einem in Osterreich durchgefiihrten Symposium zur Thematik ,.Secular Ritual®,
1977 zum ersten Mal im Rahmen einer Konferenz der American Academy of Religion verwendet und in der Folge
besonders von Ronald Grimes aufgegriffen und weitergefiihrt, vgl. dazu Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, 8.
 Interdisziplinir meint in erster Linie die Begegnung von Kulturanthropologie und Ethnologie, am Rande auch
Psychologie und spiter Theaterwissenschaften. Religionswissenschaftlich gibt es zwar viel Beschiftigung mit Ritua-
len, aber kaum entwickelte Ritualtheorien; vgl. Jan Platvoet, in: Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, 173.

* Vgl. Jan Platvoet, 1995, 43 ff.

19



Die erste Phase, die nach Platvoet® von ca. 1870-1960 dauerte, zeichnet sich aus durch die
Gleichsetzung des Rituals mit dem Magischen und Religiosen. Rituale wurden vor allem als
Kontrast zum ,,technisch® rationalen Handeln moderner Gesellschaften verstanden. Ein Vertreter
dieser Richtung ist Emile Durkheim.”® Fiir ihn war die Grundfrage, inwieweit Riten der sichtbare
Teil des Gemeinschaftslebens sind, der Solidaritdt und Zusammengehorigkeit als wesentliche
Werte einer Gemeinschaft verkorpert.”’” Fiir ihn gehoren Glaube und Riten zusammen. Wann
immer Menschen zusammenkommen —, so die These Durkheims — gibt es eine Tendenz, ihre
Handlungen aufeinander abzustimmen, zu koordinieren, zu standardisieren und zu wiederholen.
Dies ist die urspriingliche Form des Rituals. Gemeinsames Handeln dieser Art erzeugt ein Gefiihl
der Teilnahme an etwas Uberindividuellem, etwas Transzendentem. Menschen geben ihre indi-
viduellen Identitdten teilweise auf und werden in einer ,,Gruppenidentitit* aufgehoben. Das Ge-

fiithl der Teilhabe an etwas Hoherem nannte Durkheim ,,das Heilige“28

und die Symbole, die zu
diesem Getfiihl der Teilnahme an etwas Hoherem beitrugen, wurden zu heiligen oder religiosen

Symbolen.29

Nach Meinung von Catherine Bell taucht in dem Zusammenspiel von Religion und Ritual so
etwas wie eine Spaltung von ,.thought* und ,,action* auf, d.h., das Ritual ermdoglichte die not-
wendige Interaktion zwischen dem Individuum und den gemeinsamen Reprisentantlnnen des

Kollektivs.*

Eine weitere Verbindung hat der Begriff des Rituals zu Fest und Spiel. Der Zusammenhang von
Ritual, Fest und Spiel wurde schon von Johan Huizinga entwickelt. Huizingal3 ! geht davon aus,
dass alle groBen Triebkréfte des Kulturlebens ihren Ursprung in Mythos und Kult haben. Zu die-
sen Triebkriften zdhlt er Recht und Ordnung, Verkehr, Erwerb, Handwerk und Kunst, Dichtung,
Gelehrsamkeit und Wissenschaft. Zugleich untersucht er, wie sich Mythen und Riten entwickel-
ten, um den beeindruckenden Phédnomenen des tédglichen Lebens, wie der Geburt eines Kindes
und Naturereignissen - z.B. Gewitter, Diirre, Erdbeben oder Hochwasser - eine Erkldrung und

eine Deutung zu verleihen. Standen wichtige Ereignisse bevor, wie etwa der Tag vor der Mam-

» Vagl. ebd. 45.

26 Vgl. Emile Durkheim, 1996, 17.
7 Vgl. ebd., 28.

*$ Ebd., 28 ff.

¥ Vgl. ebd.

% Vgl. Catherine Bell, 1992, 19 ff.
3! Vgl. Johan Huizinga, 1956, 12 ff.

20



mutjagd oder eine Hochzeit, dann wurden symbolische Handlungen zelebriert, um das Schicksal
zu beeinflussen und Gotter und Naturgeister wohlwollend zu stimmen. Huizinga bezeichnet das
Ritual als eine Form des Spiels. Spiel zeichnet sich nach seiner Definition aus durch freies Han-
deln, es ist nicht das ,,gewohnliche* oder das ,,eigentliche* Leben, es ist vielmehr das Heraustre-
ten aus ihm in eine zeitweilige Sphére von Aktivitit mit einer eigenen Tendenz. Im Spiel geht es
nach Huizinga nicht nur um die Befriedigung von Notwendigkeiten, sondern es ist vielmehr ein
Intermezzo im tédglichen Leben. Die Ziele, denen es dient, liegen auBlerhalb des Bereichs des
direkten materiellen Interesses oder der individuellen Befriedigung von Lebensnotwendigkeiten.
Ein Spiel ist abgeschlossen und begrenzt und hat seinen Verlauf und seinen Sinn in sich selbst.
Wenn es einmal kreiert wurde, ist es wiederholbar, und darin liegt auch sein Reiz. Das Spiel bin-
det und lost. Es fesselt. Es bannt, das heif3t: es verzaubert. Es beinhaltet die edelsten Eigenschaf-
ten, die Menschen an den Dingen wahrzunehmen und auszudriicken vermégen: Es ist erfiillt von
Rhythmus und Harmonie. Nach Huizinga ist nun ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen
Ritual, heiliger Handlung und Spiel festzustellen. Er bezeichnet die heilige Handlung als Spiel,

von ihrer Form her und von ihrem Wesen her.*?

In dieser platonischen Identifizierung von Spiel und Heiligkeit wird nicht das Heilige dadurch
heruntergezogen, dass es Spiel genannt wird, sondern das Spiel wird dadurch emporgehoben,
dass man diesen Begriff bis in die hochsten Regionen des Geistes hinein gelten lisst.”* Huizinga
wies also dem Spiel eine Stellung auBerhalb des gewohnlichen Lebens zu und ging davon aus,
dass die Menschen spiter eine heilige Bedeutung zum Spiel erfunden hitten. Seine Kritiker je-
doch wandten ein, dass er alle Theorien der Ergriffenheit abgelehnt habe und nur in seiner anti-
funktionalistischen Haltung auf einer Linie mit den Phinomenologen zu nennen sei’’. Was ist
jedoch mit Kindern, die spielen: Selbstversunken allein oder im gemeinsamen Entwickeln von
immer neuen Ideen? Sind diese Spiele nicht in gewisser Weise ,alltdglich®, gewohnlich und

zugleich gerade in dieser unpritentiosen Normalitéit Teil des herausragenden Geschehens?

Zu Recht stellt man sich dann die Frage, warum Religionswissenschaften und Volkerkunde nicht
mit noch mehr Nachdruck nach dem Zusammenhang und der Ubereinstimmung zwischen Spiel

und sakralen Handlungen fragen bzw. gefragt haben. Von einigen Forscherlnnen wird zwar die

2 Vgl. ebd., 25.
» Vgl. ebd., 26.
** Vgl. Diane Zilliges, 2001, 69.

21



formale Ubereinstimmung festgestellt35, jedoch bleibt die Frage nach der Koinzidenz von Hal-

tung und Stimmung meistens unberiicksichtigt.36

Huizingas Spieltheorie zeigt eine interessante Verkniipfung von Spiel und Ritual und ertffnet
einen Raum, in dem Transzendenz auf ,,gewohnliche Weise sich ereignet. Er unterscheidet sich
hierin auch von anderen Vertretern der ,frithen Phase* der Ritualtheorie, die die ,,symbolisch-
irrationalen® Handlungen der von der frithen Ethnologie beschriebenen Kulturen eher kritisch
beleuchteten. So bezieht sich auch Max Gluckman®’ auf das Fehlen eines mythisch-religits do-
minierten Systems, das seiner Meinung nach einhergeht mit der proportionalen Abnahme der
Bedeutung der Rituale. Er konstatiert, dass, je sdkularer ein Gesellschaftssystem, desto weniger

mystisch die Zeremonie der Etikette sei.

Die Anfinge der Ritualforschung seit der Jahrhundertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert in
ihrer umfassenden Dichte zu beschreiben, wiirde hier zu weit fithren. Soviel lédsst sich allerdings
nach ausfiihrlicher Lektiire des Beginns der Ritualforschung feststellen: Der Ansatz, Religion als
ein mehr oder weniger komplexes System von Mythen, Dogmen, Riten und Zeremonien zu se-
hen, hatte zur Folge, dass ein Gegensatz zwischen Religion, Ritualen und technisch-rationalem
Handeln moderner Gesellschaften unabdingbar schien. Diese Gegensatzkonstruktion hatte Kon-
sequenzen fiir die Entwicklung moderner Ritualtheorien, die sich schon im Vorfeld von Turner

um eine Offnung des Ritualbegriffs bemiihten.

2.1.2. Der anthropologische Ansatz van Gennneps

Wesentlichen Einfluss auf weitere Forschungen zum Thema ,,Rituale* hatte Arnold van Gennep,
der unter Ritualen allgemein religidose Techniken verstand, die er unter dem Sammelbegriff
,Magie*“ zusammen mit Kulten und Zeremonie subsumierte. Zwar soll der franzosische Alter-

tumswissenschaftler Fustel de Coulange schon 1864 Hochzeitsrituale nach einem Drei-Phasen-

¥ Vgl. Clifford Geertz, 1998, 99 ff.

3% Hierzu vgl. Axel Michaels, 2001, der sich gegen die postmoderne Beliebigkeit von Ritualen wendet und fiinf
Kriterien entwickelt, mit Hilfe derer Rituale von anderen ritualisierten oder nicht-ritualisierten Handlungen unter-
schieden werden konnen, 39ff. ,,Mit diesen fiinf Komponenten lisst sich Ritual von Zeremonie, Spiel, Sport, Routi-
ne, Brauchtum oder Theater abgrenzen, ohne einen theistischen Religionsbegriff oder die oft problematische Unter-
scheidung zwischen ,,profan* und ,,sdkular* voraussetzen zu miissen.*

37 Max Gluckman war akademischer Lehrer von Victor Turner, vgl. Gluckman, 1962, 34.

22



Schema beschrieben haben®®, van Gennep jedoch verfeinerte das Modell mit Anspruch auf uni-
verselle Giiltigkeit und zeigte seinen Zeitgenossen, dass Rituale keine Fossile oder Krisener-
scheinungen sind, sondern feste Bestandteile des gesellschaftlichen Lebens. Er klassifizierte Ri-
tuale nach ihren Wirkungen, Adressaten, Handlungen etc. Hierzu unterschied er die folgenden

Wirkungen von Ritualen:

- animistische oder dynamistische,
- sympathetische oder kontagiose,
- positive oder negative,

- direkte oder indirekte Wirkung.39

Animistische Riten beziehen sich dabei auf Vorstellungen von Gottern, also personifizierte
Michte, dynamistische auf unpersonliche Méchte (Mana). Sympathetisch vs. kontagios bezieht
sich auf die Glaubensbasis des Rituals: Wihrend sympathetische Riten auf dem Glauben basie-
ren, dass das Teil auf das Ganze, das Abbild auf das Abgebildete (wie beim Vodoo-Zauber), das
Wort auf die Tat und das Behiltnis auf den Inhalt wirkt, basieren kontagiose Riten auf der Uber-
zeugung, dass natiirliche und erworbene Qualititen stofflicher Art — entweder durch direkten
Kontakt oder auf Distanz — iibertragbar sind. Positive und negative Rituale unterscheidet van
Gennep in Bezug auf die Handlung: Positive Rituale erfordern bestimmte Handlungen, wihrend
negative Rituale die Unterlassung einer Handlung zum Ziel haben (z. B. Tabus). Das Gegensatz-
paar direkt vs. indirekt bezieht sich auf die Wirkkraft von Ritualen: Glauben die Menschen, dass
ihr Ritual ohne die Hilfe einer duleren Macht wirkt (z.B. Fluch oder Zauber), so spricht er von
einem direkten Ritual. Indirekt ist es dagegen, wenn es Gotter, Geister, Ddmonen etc. zum Ein-

greifen bewegt.

Auf die therapeutische Arbeit mit Ritualen lédsst sich die Klassifizierung van Genneps tiibertra-
gen. Wenn zum Beispiel in therapeutischen Sitzungen mit sprachlichen Symbolen gearbeitet
wird, so geschieht das im Spektrum der positiven oder negativen, direkten oder indirekten Ritua-

<40

le: Es werden begriffliche ,,Urworte”™ verwendet, die iiber sich hinausweisen und auf andere

Ebenen hin transparent werden. Indem solche Worte der Grenziiberschreitung im therapeuti-

¥ Vgl. Sylvia M. Schomburg-Scherff, 1997, 222.
39 Vgl. Arnold van Gennnep, 1986, 15 ff.
“ Diese Bezeichnung geht auf Karl Rahner zuriick.

23



schen Setting angewendet werden, 6ffnet sich das Bewusstsein der KlientInnen fiir den Horizont
gewisser Wirkkrifte. Wenn beispielsweise die Worte Bliite, Wurzel, Rose, Quelle oder Nacht
eingesetzt werden, vermittelt sich den Menschen eine symbolische Botschaft. Als positiv kann
das Ritual dann beschreiben werden, wenn der/die Ratsuchende mit dem Symbol eine bestimmte
Handlung verkniipft. Eine Frau, die an einer Essstorung litt, entdeckte den Zusammenhang von
Atem und Kuss fiir ihre Heilung. Immer wenn sie den Impuls verspiirte, den Kiihlschrank zu
offnen um gedankenlos Nahrung in sich hineinzustopfen, setzte sie sich auf ihren Meditations-
schemel, lie Atem bewusst durch sich hindurch flieBen und stellte sich vor, wie es wire, jetzt zu
kiissen. Da sie seit ldngerem allein lebte und keine Liebesbeziehung hatte, erkannte sie den un-
mittelbaren Zusammenhang zwischen der Sehnsucht nach Liebe und Zirtlichkeit und ihrer MaB3-

losigkeit.

Ein anderes Beispiel fiir die Ubertragung der van Gennepschen Kategorien: Im Krankenhaus
bitten Menschen direkt um Heilung und Hilfe von Gott. Wenn ein Patient sich um das Eingreifen
gottlicher Kraft bemiiht und dafiir betet, so handelt es sich hier um ein indirektes Ritual. Die
Menschen wissen nicht, ob ihre Bitte Gehor findet, aber sie vertrauen sich dem Eingreifen der

gottlichen Wirkmacht an.

Ich hatte iiber einen Zeitraum von einigen Monaten Kontakt zu einer Familie, deren jiingere
Tochter aufgrund ihrer Lernbehinderung grofle Probleme in der Schule hatte. Fiir den @ufleren
Rahmen war schon viel getan worden, es ging jetzt um das Vertrauen, das bei diesem Midchen
aufgrund traumatischer Erlebnisse verloren gegangen war. Die Stirkung des Selbstwertes bei
Mutter und Tochter lie3 sie erfahren und spiiren, dass vieles von der inneren Haltung, vom
Selbstvertrauen, abhéngt. Jenny, das Miadchen, glaubte in den ersten Kontakten gar nicht an sich
und ihre eigene Kraft. Erst durch einen ,,Trick®, indem ich sie auf die Verbindung zu Gott und
die Moglichkeit des Gebets brachte, verinderte sich ihr Zutrauen. Als sie im Lauf der Zeit an
sich selbst eine Verdnderung beobachtete, fiihrte sie das auf ihren starken Glauben und ihre Ver-

bindung zu Gott zuriick.

Es zeigt sich also, dass das van-Gennepsche Modell sich tatsdchlich in die Praxis umsetzen lidsst

und produktiv zur Analyse auch moderner Rituale eingesetzt werden kann.

24



2.1.3. Das Drei-Phasen-Modell der Rituale

Sein Hauptaugenmerk legte van Gennep auf Ubergangsrituale, die er in Trennungs-, Ubergangs-
und Angliederungsrituale gliederte und die einen sozialen Statuswechsel markieren. Dieses Mo-
dell, das urspriinglich in Bezug auf traditionelle Gesellschaften entwickelt wurde, wurde dann
von Victor Turner u.a. auf Phinomene der westlichen Welt und den menschlichen Lebenszyklus
insgesamt hin erweitert.”! Es umfasst drei Phasen, wobei van Gennep darauf hinweist, dass bei
den verschiedenen Ubergingen sowohl eine der drei Phasen besonders betont werden als auch
ein Ubergang nur aus einer der drei Phasen bestehen kann. Das Entscheidende ist, dass sé@mtliche
Riten jeder Gesellschaft in Analogie zum Sterben und Geborenwerden, dem Kern archaischer

Religionen, gedeutet werden.

“Es ist das Leben selbst, das die Ubergiinge von einer Gruppe zur anderen und von einer sozialen
Situation zur anderen notwendig macht. Das Leben eines Menschen besteht somit in einer Folge
von Etappen, deren End- und Anfangsphasen einander dhnlich sind: Geburt, soziale Pubertit,

Elternschaft, Aufstieg in eine hohere Klasse, Titigkeitsspezialisierungen.“**

Die erste Phase ist van Gennep zufolge die Trennungsphase. Hier geht es um Vorbereitungen zur
Ablosung, der Rahmen fiir ein bestimmtes Ereignis wird markiert. Dies geschieht zum einen
dadurch, dass ein Raum geschaffen wird, in dem die rituelle Handlung stattfinden kann: der Ri-
tualraum wird erdffnet. Zum anderen werden hier symbolhafte Handlungen entwickelt, die in
profane Gegenstidnde und Beziehungen eine transzendentale Ebene hineinbringen. Beispielswei-
se gehort hierzu bei einem Initiationsritual das Zerschneiden, Zerbrechen oder Wegwerfen eines
Objekts, das mit der Kindheit oder Adoleszenz verbunden war. Auch Korperreinigungen gehoren

in diese Phase. Van Gennep spricht in dieser Phase von priliminalen Riten.

Die zweite Phase ist die Schwellenphase, die von Umwandlung und Ubergang gekennzeichnet
ist. Sie stellt den entscheidenden Abschnitt des Rituals dar. Durch eine bewusste Teilnahme am
Ritual ist hier die Erfahrbarkeit neuer Rollen und Identititen moglich. Das Vergangene hat seine
Macht verloren, jedoch hat das Neue noch keine klaren Konturen. In dieser Phase ist oft der Ver-
lust des Namens oder die passagere Namenlosigkeit zu verzeichnen. Auch eine strukturelle Un-

sichtbarkeit sowie eine gewisse Anonymitit kann dazu gehoren: Das rituelle Subjekt ,,schwebt

*I'Vgl. Victor Turner, 1969/1989.
2 Arnold van Gennep, 1986, 25.

25



zwischen zwei Welten.“*

Van Gennep zihlt zu dieser Phase die Schwangerschaft, aber auch die
Verlobung und Initiation. In anderen Kulturen verbringen die Jugendlichen oft mehrere Jahre im
Busch, bevor sie wieder an den sozialen Interaktionen des Dorfes teilnehmen konnen. Die Hand-
lungen in dieser Phase werden als liminale Riten bezeichnet. Im Dramatisieren der Verdnderun-
gen erlauben die Ubergangsrituale den AkteurInnen, sich auf neue Rollen und Beziehungen ein-

zulassen.

Die dritte Phase ist die Reintegrationsphase. Diese Phase ist geprigt vom Ubergang in die neue
Lebenssituation. Der neue Zustand zeichnet sich durch neue Rollen und Positionen aus. Hiufig
ist hiermit auch ein Statuswechsel verbunden. Diese Phase definiert sich durch so genannte An-

gliederungsrituale oder auch postliminale Riten.

Die einzelnen Schwellenrituale sind hiufig ineinander iibergehend, miteinander verschachtelt
und verschrinkt. Hierin liegt Chance und Risiko zugleich. Gerade, weil das Konzept der Uber-
gangsriten als sehr breit und verschwommen wahrgenommen wurde, wurde hier auch Kritik laut:
Kann so nicht jedes Uberschreiten einer Tiirschwelle schon als Ubergangsritual aufgefasst wer-
den, und was ist Beerdigung dann genau fiir ein Ritual? Geht es um die Trennung, um den Uber-
gang oder um die Eingliederung? Ist es sinnvoll, die drei Phasen so stark voneinander zu unter-
scheiden? Zugleich bietet gerade die Dreigliedrigkeit der Ubergangsrituale bis heute eine Grund-
legung fiir therapeutische Ritualarbeit.** Von van Genneps kosmologischer Phinomenologie
ausgehend, entwickelten sich wegen der sich rapide verdndernden gesellschaftlichen Situationen
auch geistesgeschichtlich zwei Linien, die in véllig verschiedene Richtungen weisen.*’ Die eine
fiihrt zu dem Ruménen Mircea Eliade, der die Idee von der ewigen Wiederkehr zum Leitmotiv
aller archaischen Kulturen erkldrt. Ihm geht es darum, rituelle Praktiken aus den kollektiven
Ideen und Weltauffassungen zu erkldren. Die andere fiihrt zu Victor Turner, der van Genneps
Ritualbegriff erweitert, indem er sich von der rein sozio-funktionalistischen Sichtweise abwen-

det, wie im Folgenden erlidutern wird.

43
Ebd., 27.

* Dazu vgl. z. B. Evan Imber-Black, 1998, auch Luigi Boscolo/Paolo Bertrando, 1994.

* Vgl. Bernhard Streck, 1998, 29.

26



2.2. Der religionswissenschaftliche Ansatz Eliades: Heilige Orte

Eliades Ansatz ist religionswissenschaftlich geprédgt und vertritt die enge Verbindung der Men-
schen mit dem Kosmos und seinen zyklisch wiederkehrenden Rhythmen. Er wurde oft in die

Reihe derer gestellt, die das Ritual als bloBe Auffiihrung eines Mythos betrachten.*®

Bei Eliade ist der Mythos nicht als bloes Skript aufzufassen, da der Mythos ohne rituelle Ver-
korperung nicht ,,verstanden* werden konne. Mythos ist Handlungswissen und damit ein un-
trennbarer Teil rituellen Wissens.”” Noch beim modernen Menschen stellt Eliade die Sehnsucht
nach dem Ursprung, nach der Entlastung von Zeitlichkeit, nach dem Austritt aus Zeit und Raum
im Ritual fest. Dieser Ansatz wird oft in der Diskussion um das Verhiltnis von Religion und
Mythos als wesentlich fiir die Gruppe dargestellt, die das Primat der Ideen postuliert.”® Die Er-
zidhlung, die narrative WelterschlieBung im Mythos, kommt also gewissermaflen vor dem Ritual
und dient ithm als Skript und Handlungsanweisung. Menschliche Handlungen sind erst wirksam

und sinnvoll, wenn sie mythische Urbilder nachahmen und wiederholen.

Nach Eliade ,,besteht die Hauptfunktion des Mythos darin, die exemplarischen Modelle aller
Riten und aller bedeutsamen Tétigkeiten zu offenbaren: Dies gilt fiir die Erndhrung oder die

“49 Menschen erhalten

Heirat ebenso wie fiir die Arbeit, Erziehung, die Kunst oder die Weisheit.
Kenntnis vom Heiligen, weil dieses sich manifestiert. In dieser Manifestation unterscheidet es
sich vom Profanen. Diese Erscheinung des Heiligen lédsst sich mit dem Wort ,,Hierophanie* be-
zeichnen, was soviel sagt, wie ,,das Heilige zeigt sich uns*. Eine religionswissenschaftliche The-
se Eliades besagt, dass die Geschichte der Religionen sich aus einer Vielzahl von Hierophanien,
also Manifestationen heiliger Realititen, zusammensetze. Von der elementarsten Hierophanie
(etwa der Manifestation des Heiligen in irgendeinem Gegenstand, einem Stein oder einem
Baum) bis zur héchsten Hierophanie (fiir Christen die Inkarnation Gottes in Jesus Christus) gibe
es keinen Bruch. Es handele sich immer um denselben geheimnisvollen Vorgang: das “ganz An-

dere*. Eine Realitit, die nicht von unserer Welt ist, manifestiere sich in Gegenstinden, die integ-

rierende Bestandteile unserer ,,natiirlichen* profanen Welt seien. Wenn Menschen das Heilige

% Vgl. Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, 7.

7 Vgl. zu diesem Begriff Theodore W. Jennings, der die kognitive Funktion rituellen Handelns betont. Er unter-
scheidet drei ,,Momente*: das Ritual ist zum einen ein Mittel, Wissen zu gewinnen, es ist aber auch ein Modus,
Wissen zu vermitteln, schlieBlich ist das Ritual eine Performance im Sinne der Zurschaustellung des Wissens ge-
geniiber anderen; Jennings, 2003, 158.

* Vgl. Walter Raberger, 2005, 161 ff.

* Mircea Eliade, 1988, 17.

27



sich in Steinen oder Bdumen manifestieren sehen, handelt es sich nicht um eine Anbetung des
Steines oder Baumes als solche. Der heilige Stein, der heilige Baum werden verehrt, weil sie
Hierophanien sind, weil sie etwas zeigen, was nicht mehr Stein oder Baum ist, sondern das Hei-

lige, das ,,ganz Andere®.

Nach Eliade stellt jede Hierophanie ein Paradoxon dar; denn indem ein beliebiger Gegenstand
das Heilige offenbart, wird er zu etwas anderem. Zugleich hort er jedoch nicht auf, er selbst zu
sein, denn er ist weiter Teil seiner Umwelt. Ein heiliger Stein bleibt ein Stein, scheinbar unter-
scheidet ihn nichts von allen anderen Steinen. Fiir diejenigen aber, denen sich ein Stein als heilig
offenbart, verwandelt sich seine unmittelbare Realitit in eine iibernatiirliche Realitét. In den ar-
chaischen Gesellschaften hatten Menschen die Neigung, im Heiligen oder sehr nahe bei geheilig-
ten Gegenstdanden zu leben. Das heifit, es gab fast keine menschlichen Titigkeiten, die nicht ritu-
alisiert waren. Demgegeniiber steht die Tatsache, dass die Entsakralisierung eine der zentralen
Erfahrungen der nicht-religiosen Menschen der modernen Gesellschaften ist. Fiir sie wird es
immer schwieriger, die existenziellen Dimensionen der religiosen Menschen der archaischen
Gesellschaften wiederzufinden. Das Heilige und das Profane sind zwei Arten des In-der-Welt-
Seins, zwei Daseinsformen, die Menschen im Lauf ihrer Geschichte ausgebildet haben.> Fiir die
religiosen Menschen ist der Raum nicht homogen. Die Entdeckung des heiligen Raums hat fiir
religiose Menschen einen existenziellen Wert: Nichts kann beginnen, nichts kann geschehen oh-
ne vorhergehende Orientierung an dem ,,ganz Anderen*; und jede Orientierung setzt einen festen
Punkt voraus. Die Entdeckung oder Projektion eines festen Punktes kommt einer Weltschopfung
gleich, auch die rituelle Orientierung und die Konstruktion eines heiligen Raumes hat weltschop-

ferische Bedeutung.

Die profane Erfahrung dagegen zeichnet sich aus durch eine gewisse Relativitat und Homogeni-
tit des Raums. Eine ,,wahre* Orientierung ist fast unmoglich, denn der ,.feste* Punkt ist nicht
mehr eindeutig ontologisch bestimmt, er erscheint und verschwindet je nach den Erfordernissen
des Tages. Es gibt also eigentlich keine “Welt* mehr, sondern nur noch Fragmente eines zerbro-
chenen Universums. Eliade spricht von einer amorphen Masse unendlich vieler mehr oder weni-
ger neutraler Orte, an denen der Mensch sich bewegt, getrieben von den Verpflichtungen des

Lebens in einer industriellen Gesellschaft.’

%% Vgl. Mircea Eliade, 1984, 12.
> Vgl. Mircea Eliade, 1988, 22.

28



Doch auch innerhalb dieser Erfahrung des profanen Raums tauchen noch Werte auf, die mehr
oder weniger an die dem religiosen Raumerlebnis eigene Inhomogenitit erinnern. So gibt es zum
Beispiel noch Gegenden, die von den iibrigen qualitativ verschieden sind: die Heimat, die Land-
schaft der ersten Liebe, eine bestimmte Straf3e oder das Stadtviertel der ersten Stadt, die man in
der Jugend besucht hat. Alle diese Orte konnen auch fiir unreligiose Menschen eine besondere
Bedeutung haben. Sie sind sozusagen die ,heiligen Stétten* ihres privaten Universums, so, als
gebe es fiir diese Menschen eine Realitét, die anderer Art ist als die Realitét ihrer Alltagsexis-

tenz.

Heilige Orte konnen den Menschen auf ganz unterschiedliche Weise offenbart werden. Unab-
hiingig davon, ob durch Gottes Zeichen - wie im Jakobstraum von der Himmelsleiter’ - oder
durch das Herbeirufen von Zeichen - Beschworung eines Ortes mit Hilfe von Tieren -, religiose
Menschen konnen nur in einer vom Heiligen erfiillten Atmosphiére leben. Wenn ein Raum nicht

heilig ist, werden religiose Menschen alles zu seiner Heiligung tun.

Zusammenfassend ist beziiglich der Phase vor Turner zu sagen, dass die Auseinandersetzung um
den Stellenwert und die Funktion der Rituale sich iiberwiegend im Bereich der Frage nach dem
Magisch-Religiosen aufhilt.”® Das Ritual wird in dieser Phase als Ausfiihrung sozialer oder psy-
chologischer Texte™* gesehen. Dieser Vorstellung zufolge stand hinter dem Rituellen stets etwas
Nicht-Rituelles, wenn nicht noch die alte Uberzeugung griff, das Ritual als Ausdruck eines reli-

gidsen Glaubens zu sehen.

2.3. Turner

Die zweite Phase, die nach Platvoet mit den neunzehnhundertsechziger Jahren beginnt, ist ver-
bunden mit der Offnung der Ethnologie zu komplexen Gesellschaften.” In erster Linie ist hier
Victor Turner zu nennen, der in Bezug auf die Bedeutung der Rituale in komplexen Gesellschaf-

ten wesentliche Akzente setzte und bis heute eine wichtige Referenzgrofle ist. Am meisten inte-

2 Vgl. Gen. 28, 10-22.

>3 Vgl. zur Frage nach Prioritit von Mythos und Ritual oder Ritual und Mythos, Hans G. Kippenberg, 1978, 9-51.
> Vgl. Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, 7.

> Ein 1975 in Osterreich durchgefiihrtes Symposium zur Thematik “Secular Ritual“ ermdglichte den Anfang zur
Offnung. Die verschiedenen Ritualtheorien setzen sich vor allem mit pluralistischen Gesellschaften auseinander;

vgl. Barbara Myerhoff/Sally F. Moore, 1977, 3-24.

29



ressiert mich dabei genau diese in Turners Arbeiten aufgezeigte Entwicklung von Ritualen in
Stammesgesellschaften gegeniiber denen in komplexen Gesellschaften®® - denn hier finden heute

Rituale statt.

2.3.1. Anfiange

Am Anfang der Beschiftigung mit rituellen und symbolischen Ausdrucksformen stand die Aus-
einandersetzung mit Ritualen der Ndembu (einem afrikanischen Stamm in Nordwest-Sambia).
Turner stellte fest, dass die Rituale der Ndembu fast ausschlieBlich durchgefiihrt wurden, um
Ungliick zu beenden, anstelle das Gliick zu feiern.”’ Zu Beginn seiner Auseinandersetzungen
war er noch ganz der funktionalistischen Tradition Durkheims und Radcliffe-Browns verpflich-
tet, die ihm vor allem durch seinen Lehrer Max Gluckman®® vermittelt worden war.”® Er schrieb
dem Ritual eine sozial-integrative Funktion zu und bezeichnete es als Bestandteil eines iibergrei-
fenden sozialen Mechanismus, der der Herstellung von Gruppensolidaritidt und Balance in der

Gruppe/Gemeinschaft dient.

Die Offenheit, mit der Turner sich der sozialen Dynamik niherte, war neu und wegweisend. In
dieser Offenheit blieb er jedoch bis in die 80er Jahre des 20. Jahrhunderts hinein einer Ritualde-
finition treu, die von dem Religionswissenschaftler Platvoet als ,,exklusive Definition des Ritu-
als“® bezeichnet wurde und in der er sich auch noch bis kurz vor seinem Tod von anderen Eth-
nologen und Ritualtheoretikern®' unterschied. Er definiert das Ritual als ,vorgeschriebenes, for-
melles Verhalten, das einen Bezug zu Glauben an mystische Miachte und Wesen aufweist. Auf
diesen Ritualbegriff wird im Kontext der Religionswissenschaften noch im Jahr 1998 im Hand-
buch Religionswissenschaftlicher Grundbegriffe62 rekurriert: ,,Ritual ist Oberbegriff fiir religiose

Handlungen, die zu bestimmten Gelegenheiten in gleicher Weise vollzogen werden, deren Ab-

%% Bei Turner selbst finden sich Kurzdefinitionen der zentralen Begriffe, vgl. Victor Turner/Edith Turner 1978, 243
ff.

7 Ein sehr plastisches Beispiel bei den Ndembu ist der Trinenbaum, der Myombu, der als Symbol fiir die Anwesen-
heit der Toten die Kontinuitéit zwischen den Lebenden und Toten herzustellen vermag. Vgl. Victor Turner, 1974,
Symbols, 4.

% Max Gluckman, der Ende der 1940er Jahre ein neues Institut fiir Ethnologie mit marxistischem Ansatz in Man-
chester eingerichtet hatte, {iberredete Victor Turner, dort ein Promotionsstudium zu beginnen und in Afrika Feldfor-
schung zu betreiben; vgl. Sylvia Schomburg-Scherff, 1997.

%% Vgl. Mathieu Deflem, 1991, 2 ff.

% Jan Platvoet, 2004, 253.

61 Besonders sind hier die ForscherInnen gemeint, die in Anlehnung an Erving Goffman und in Folge des unter
Anm. 54 beschriebenen Symposiums einen neuen Ritualbegriff kreierten.

%2 Vgl. Bernhard Lang, 1998, 442 ff.

30



lauf durch Tradition oder Vorschrift festgelegt ist, und die aus Gesten, Worten und dem Ge-

brauch von Gegenstinden bestehen mogen.“*?

Das ,,soziale Drama®, das er im Rahmen seiner Feldforschungen Ende der 1950er Jahre bei den
Ndembu entdeckte, beschreibt er als Bruch sozialer Normen, die zu einer krisenhaften Situation
fiihren, fiir deren Losung, ,,Versuche der Bewiltigung und Reflexivitit notwendig werden und
die schlielich entweder zu rituellen Losungen oder Gerichtsverhandlungen fiihren oder in einem

.. . 64
uniiberwindbaren Bruch enden.

Von Anfang an stellte Turner seine Ritualforschungen wider-
spriichlich dar, weil sie eben genauso in das fiir das Ritual wesentliche Phinomen “betwixt and
between“® fiihren. Genau diese Existenz ,,zwischen den Stithlen* beschreibt die Liminalitit, die
Existenz, den Zustand, der rituelle Prozesse evoziert und initiiert und der fiir Turner von mag-

geblichem Interesse war.

2.3.2. Liminalitit und Liminoides

1963, wenige Jahre nach der Ubersetzung der , rites de palssalge“66 begann Turner seine Begriff-
lichkeit im Hinblick auf die Liminalitdt und dann insbesondere auf die Schwellenrituale zu prézi-
sieren und die strukturellen Charakteristika in den Mittelpunkt zu stellen. In dieser Phase erkann-
te er den Zusammenhang zwischen den Ritualen der von ihm erforschten vorindustriellen Gesell-
schaft der Ndembu und den Ritualen in der westlichen Welt. Die Schwellenrituale wurden als
Kern des Ubergangs, als Zeit der Umbriiche, des Wandels und der Ambiguitiit bezeichnet. Tur-
ner spricht auch von Unordnung, Umbau und/oder Antistruktur. Das Prozesshafte wird in dem
englischen Titel der dann folgenden Untersuchung ,,The ritual process: structure and anti-
structure*®’ deutlich: ,.Schwellenwesen sind weder hier noch da; sie sind weder das eine noch
das andere, sondern befinden sich zwischen den vom Gesetz, der Tradition, der Konvention und

dem Zeremonial fixierten Positionen. In gewisser Weise besitzen sie ,,Narrenfreiheit“.“68

Der Schwellenzustand, auch liminaler Zustand genannt, in Stammesgesellschaften ist hdufig von

% Ebd., 442 f.

% Axel Michaels, 1997, 327.

% Victor Turner, 1967, 93-111.

% Arnold van Gennep, 1986.

 Victor Turner, 1969/1989. Der deutsche Titel ,,Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur* nimmt keinen Bezug auf
das Prozesshafte.

% Ebd., 95.

31



einem intensiven Einsatz an Symbolen begleitet. Die Personen, die sich im Schwellenzustand
befinden, werden oft als tot angesehen. Mit der Wiederaufnahme, dem Angliederungsritual, wer-
den sie spiter wieder ,,zum Leben erweckt“®. Es findet hiufig eine symbolische Gleichsetzung
mit dem Dasein im MutterschoB statt. Dieser Zustand wird beschrieben mit Unsichtbarkeit, Dun-
kelheit, Wildnis, Bisexualitit und auch mit Sonnen- bzw. Mondfinsternis. Die Symbolisierung
der Schwellenwesen zeichnet sich dadurch aus, dass sie keinen Status, keinen Rang und kein
Eigentum besitzen. Hiufig werden sie als Monsterwesen verkleidet, sind nackt oder fast nackt
und diirfen keinen Besitz haben. Zusammengefasst wird der liminale Zustand so, dass die Initi-
anden auf einen einheitlichen, uniformen Zustand reduziert werden.”’ Bei Turner spielt sich, so
wie der englische Titel seines Werks sagt, der Schwellenprozess eben genau zwischen Struktur
und Antistruktur ab. In dieser liminalen Phase herrscht die Antistruktur, schlussendlich aber fiihrt
genau diese anti-strukturelle Situation in den strukturierten gesellschaftlichen Zustand. Ausge-
hend von den Uberlegungen iiber die Initiationsriten stellt Turner gesellschaftstheoretische Uber-
legungen an. Er bekundet spezielles Interesse an den Schwellenphidnomenen im Hinblick auf die
Ambiguitit, die Mischung aus Heiligkeit, Hinnahme von Schmerz und Leid und Kameradschaft,
die darauf schlielen lassen, dass eine generalisierte soziale Beziehung aufgehort hat zu bestehen
und gleichzeitig erst noch in eine Vielzahl struktureller Bezichungen unterteilt werden muss.”’
Es ist, als ob hier zwei Haupt-,,Modelle* menschlicher Sozialbeziehungen auftauchen, die ne-
beneinander bestehen und einander abwechseln.”” Das erste Modell stellt Gesellschaft als struk-
turiertes, differenziertes und oft hierarchisch gegliedertes System politischer, rechtlicher und
wirtschaftlicher Positionen dar. Das zweite Modell, das in der Schwellenphase deutlich erkenn-
bar wird, ist das der Gesellschaft als unstrukturierter oder rudimentér strukturierter und relativ
undifferenzierter Gemeinschaft, oder auch als Gemeinschaft Gleicher, die sich der allgemeinen
Autoritit der rituellen Altesten unterwerfen. In diesen liminalen Prozessen des sozialen Dramas
liegt eine reflexive Kraft, die es ermoglicht, Krisen kulturell zu bearbeiten. Es geht um Ubergang

statt Untergang.73

In spiteren Arbeiten stellte Turner, der Erkenntnis folgend, dass rituelles Handeln in komplexen

Gesellschaften grundsitzlich andere Dimensionen aufweist als das in nicht-komplexen Gesell-

69
Ebd., 70.

" Das erklirt wohl auch, dass die liminalen rituellen Handlungen in tribalen Gesellschaften meist auBerhalb des

Dorfes vollzogen werden, vorzugsweise in sogenannten Seklusionshiitten; vgl. Victor Turner, 1974.

""'Vgl. Victor Turner, 2003, 251.
" Vagl. ebd., 252.
7 Vgl. Harald Schroeter-Wittke, 2003, 575 ff.

32



schaften, dem Begriff des Liminalen den Begriff des Liminoiden zur Seite. Er unterscheidet li-

minale und liminoide Zustidnde in verschiedenen Punkten:

Wiihrend liminale Phinomene eine mehr oder weniger natiirliche Notwendigkeit haben’, sind
liminoide Phédnomene héufig auf individuelle Kreationen und Situationen zuriickzufiihren. Letz-
tere entstehen hdufig am Rand der Gesellschaft, sie sind divers, treten in ein Konkurrenzverhélt-
nis miteinander und miissen um allgemeine Anerkennung konkurrieren. Haufig sind sie nach
Turner Zeichen sozialer Kritik und beinhalten den Wunsch nach Verdnderung, wihrend liminale

Phinomene als funktional fiir die Sozialstruktur betrachtet werden.

Liminoide Rituale sind eher individuelle Hervorbringungen mit pluralistischem, fragmentari-
schem und experimentellem Charakter. Freiwilligkeit und Spiel sind charakteristisch fiir sie, ge-
rade in der Gegeniiberstellung zu Zwang und Pflicht, und sie fithren zu einer kurzfristigen Auf-
hebung der Subjekt-Objekt-Spaltung. "Man arbeitet am Liminalen, spielt aber mit dem Liminoi-
den."” In liminoiden Ritualen steckt nach Turner das wesentliche Erneuerungspotenzial auch fiir
moderne Gesellschaften. Es geht nicht mehr primir um die Beschreibung einer rituellen Phase,
sondern um den Versuch, gesellschaftliche und kulturelle Phinomene zu erfassen. Diese Limi-
noiditit bringt zur Geltung, dass Rituale im Gegensatz zu Zeremonien keine zwanghaften Wie-
derholungen sind. Turner rekonstruiert den Wandel des Rituellen vom Modus der Pflicht zum
Modus der Freiwilligkeit. In modernen, komplexen Gesellschaften steht beides ,,in einer Art

«76 . . ) )
“® nebeneinander, Kennzeichen der modernen, industriellen Gesellschaft

kulturellen Pluralismus
sei, dass das, was urspriinglich an das Liminale gebunden war, in das Liminoide ,,abgewandert*
sei. Inzwischen kann als Konsens jeder Turner-Interpretation gelten: ,,Das Liminoide begegnet
nach Turner ausschlieBlich in (post-)industriellen, d. h. pluralistischen Gesellschaften, in denen
es keine Einheitskultur mehr gibt. Das Liminale gibt es vorwiegend in vorindustriellen Gesell-
schaften, in denen es eine Einheitskultur gibt, so dass das Liminale die Menschen dort umfassend
betrifft [...]“77 Daran anschlieBend ist Schroeter-Wittke zuzustimmen, der die grundlegende
Infragestellung der Liminalitdt als fiir uns heute zutreffender Kategorie in den Raum wirft.

SchlieBlich seien auch die kirchlichen Kasualien immer stirker dem Sog und der Wirkkraft des

Liminoiden ausgesetzt. Rituale in Seelsorge, Beratung und Therapie geschehen ebenso in genau

" Victor Turner spricht von ,.kalendarischen, biologischen und sozialstrukturellen Rhythmen®, Turner, 1995, 85.
75 Victor Turner, 1995, 87.

® Ebd. 86.

" Harald Schroeter—Wittke, 2000, 123.

33



solcher Liminoiditdt. Das transformierende Potenzial der Communitas wird, dem Loyalitétsge-
fiihl entpflichtet, gleichsam als individuelle Religion des Augenblicks wirksam. Alles gerit in
,,FluB“78, wie Turner es formuliert, aber der Abstand zum Alltag, die Distanz zu Rollen und
Konventionen, der Schwellenraum bleibt sprunghaft experimentell, und so kommt es zu einer

,.,entkosmisierenden Transformation*”’ des Rituellen.

2.3.3. Communitas

Fiir die Gemeinschaft der Schwellenwesen priagt Turner den Begriff der Communitas, eine Form
von Gemeinschaft, die der strukturierten Form menschlichen Zusammenlebens in der Gesell-
schaft, wie sie sich in Kasten-Klassen oder Ranghierarchien konstituiert, entgegensteht. In der
Communitas gibt es kein oben und kein unten, sondern Gleichheit und Homogenitit sowie eine
gemeinsame Unterwerfung gegeniiber den rituell Altesten. Turner unterscheidet zunichst drei
verschiedene Formen der Communitas: die spontane, die ideologische und die normative Com-
munitas. Dabei gehoren ideologische wie normative Commmunitas bereits der Struktur an, wo-
hingegen die spontane Communitas als der eigentlich originale Modus der Communitas lediglich
wihrend der liminalen Phase manchmal nur fiir einen Augenblick existiert und keinen dauerhat-

ten Zustand bezeichnet.

Communitas ist im Wesentlichen eine Beziehung zwischen konkreten, historischen, idio-
synkratrischen Individuen. Diese Individuen sind nicht in Rollen oder Statuspositionen aufge-
teilt, sondern stehen sich eher in der Art des Martin Buberschen “Ich und Du® gegeniiber. Mit
dieser direkten, unmittelbaren und totalen Konfrontation menschlicher Identititen geht ein Mo-
dell von Gesellschaft als homogener, unstrukturierter Communitas einher.®’ Das Leben mitein-

ander im Hier und Jetzt, frei von Rollen oder Status, prigen die spontane Communitas, in der

" Victor Turner fragt hinsichtlich der Flusserfahrung kritisch: Sind aber alle Fliisse eins oder weisen die Symbole
auf verschiedene Arten und Tiefen des Flusses hin? Turner, 1995, 94. Der selbsttranszendierende Fluss des Uber-
gangrituals wird in diesem Sinn in verschiedene Richtungen, so auch christlich, deutbar, Hans Joas, 2004, 29 f.

® Lutz Friedrichs, 2008, 49. Er grenzt sich in seinen Ausfiithrungen von der These Victor Turners ab, die Rituale
der Kirche stiinden fiir das Liminale, wihrend die sinnstiftenden Phinomene Kunst, Literatur, Freizeitgestaltung das
Liminoide reprisentieren. Vielmehr breche sich in den Ritualen der Kirche der gesellschaftliche Wandel in einem
spannungsreichen Miteinander von liminalen und liminoiden Elementen. Interessant wire nun zu untersuchen, wie
und ob Rituale in Seelsorge und Beratung, so wie er es fiir die Kasualien postuliert, auch in diesem Spannungsbogen
zu verorten sind. Ich plddiere hier in Anlehnung an Turners Unterscheidung von Zeremonie und Ritual, (vgl. Turner,
1995, 128) fiir deren kulturtransformierendes Potenzial.

%0 Vgl. Victor Turner, 1969/1989, 129.

34



sich ein Zustand des ,,FlieBens®, eine Verschmelzung von Handeln und Bewusstsein, ein ,,Flow*

-Erlebnis®! einstellen.

2.3.4. Sacra

Die Ambiguitit der liminalen Phase macht sich besonders in einem paradoxen Neben- und In-
einander der rituellen Subjekte einer Communitas und der Unterwerfung der Neophyten®” unter
die Autoritiit der Altesten fest. In diesem Zusammenhang spielt die Ubermittlung der so genann-
ten ,,Sacra“ durch die Ritualleiter eine wichtige Rolle.*” Hierbei ist die Ebene des Sehens wichtig
(,,what is shown*‘: Masken, Figuren, Bilder), die Handlungsebene (,,what is done‘: Ténze, Gesten
etc.) und die verbale (,,what is said*: Geheimwissen, Offenbarung von heiligen Goétternamen

etc.).

Wihrend der Kommunikation der so genannten ,,Sacra® sind drei Prozesse wesentlich: ,,The first
is the reduction of culture into recognized components or factors, the second is their
recombination in fantastic or monstrous patterns and shapes, and the third is their recombination
in ways that make sense with regard to the new state and status that the neophytes will enter.“®
Die Sacra veranschaulichen also insofern besonders deutlich das der Liminalitit innewohnende

ambivalente Ineinander von Auflésung und Neustiftung von Kulturmustern.®

2.3.5. Die magische Funktion liminaler Prozesse

Nach ausfiihrlicher Darstellung von Communitas und ihren Eigenschaften®® widmet sich Turner
der Frage, wieso man iiberall auf der Welt Schwellensituationen und -rollen magische Eigen-
schaften zuschreibt. Im Zusammenhang mit dieser Frage offnet er den Ritualbegriff, was aus

Perspektive dieser Forschungsarbeit von Interesse ist.

#! Mihaly Czikszentmihalyi, 1974.

%2 Bezeichnung fiir die Teilnehmenden an Initiationsriten.

83 Vgl. Victor Turner, 1967, 102-108.

* Ebd., 106.

85 Vgl. Victor Turner, 1995, 39.

% Besonders die Gegeniiberstellung von biniren Gegensatzpaaren lisst Riickschliisse auf die Merkmale eines an der
christlichen Tradition orientierten Lebens zu, z. B. Demut, sakrale Einweisung und Simplizitit; vgl. ebd., 254.

35



,Hippies, Communitas und die Macht der Schwachen* heifit eine Uberschrift, die Turner dazu
nutzt, die Betonung der Hippie-Werte wie Spontanitdt, Unmittelbarkeit und ,,Existenz®, aber
auch das Interesse an fernostlichen Religionen sowie die Verwendung religioser Begriffe als
Zeichen einer Communitas-Bewegung zu lesen. Der Ausstieg der Hippies aus der statusgebun-
denen Sozialordnung und die Annahme freiwilliger Stigmata fiihrt Turner letztlich dazu, die uni-
versale Existenz von Struktur und Antistruktur zu bestidtigen. Ausgehend von den bereits er-
wihnten Merkmalen der Schwellenphase zieht Turner Riickschliisse von den Stammesritualen zu
denen millenarischer Bewegungen: ,,Obwohl wir uns hier auf traditionelle vorindustrielle Gesell-
schaften konzentrieren, wird klar, dass die kollektiven Dimensionen — Communitas und Struktur
— auf allen Stufen und Ebenen der Gesellschaft vorhanden sind.“®” Ganz besonders interessiert
Turner die Sozialstruktur, die hinter dem Phidnomen steht, dass ganze Gruppen und Bewegungen
in liminale Zustdnde hineinrutschen. Er fragt nach den Gemeinsamkeiten und kommt zu dem

Schluss, dass es sich in allen Fillen um Personen handelt, die

1. Licken innerhalb der Sozialstruktur ausfiillen,
2. sich an ihren Grenzen aufhalten oder

3. ihre niedersten Sprossen besetzen.

Turner kommt dann nach ausgiebiger Beschiftigung mit der Sozialstruktur®® zu dem Ergebnis,
dass Communitas dort auftaucht, wo Sozialstruktur nicht ist, und er nimmt eine Unterteilung der

Communitas in drei Untergruppen vor:

e Zuerst die spontane, beziehungsweise existenzielle Communitas, worunter ein kurzzeiti-
ger liminaler Zustand verstanden wird. Das Ziel menschlichen Strebens in einer solchen
Gemeinschaft ist die spontane Ekstase (z.B. in einem Happening der Hippies).

¢ Die zweite Untergruppe bildet die normative Communitas, “ein dauerhaftes, soziales Sys-
tem, das sich im Lauf der Zeit aufgrund der Notwendigkeit, die Ressourcen zu mobilisie-
ren und zu organisieren sowie die Gruppenmitglieder bei der Verfolgung dieser Ziele der
sozialen Kontrolle zu unterwerfen, aus der spontanen Communitas entwickelt*®

e Die dritte Bezeichnung bezieht sich auf utopische Gesellschaftsmodelle, die sich eben-

falls aus einer spontanen Communitas entwickelt haben.

87 Victor Turner, 1969/1989, 111.
88 Vgl. Victor Turner, 2003, 258.
% Victor Turner, 1969/1989, 129.

36



Innerhalb von Turners dialektischem Begriffspaar Struktur und Antistruktur gehdren die beiden
letztgenannten Formen wieder der strukturierten Form menschlichen Zusammenlebens an. Das
schwierige Konzept von Gemeinschaft ldsst sich nach Turners Auffassung nur schwer fassen.
Seine Versuche, Martin Buber als ,,begabten einheimischen Informanten* zur Definitionsklidrung
heranzuziehen, enden wiederum in der Gegeniiberstellung von Communitas und Struktur®. Im-
mer wieder kehrt er zum dialektischen Prinzip seines Ansatzes zuriick: ,,Wir haben es hier mit
einem dialektischen Prozess zu tun, da die Unmittelbarkeit der Communitas dem Strukturzustand
weicht, wihrend in den Ubergangsriten die Menschen - von der Struktur befreit - Communitas

erfahren, nur um, durch diese Erfahrung revitalisiert, zur Struktur zuriickzukehren. !

Bezogen auf diese Untersuchung zu Ritualen in Therapie und Seelsorge sind die von Turner her-

gestellten Analogien zwischen tribalen und komplexen Gesellschaften auf drei Ebenen wichtig:

1. Es ldsst sich so etwas wie eine gesellschaftsiibergreifende Notwendigkeit bzw. das Be-
diirfnis nach rituellen Prozessen feststellen, gerade weil gesellschaftliche Hierarchien und
Rangordnungen existieren und erfahren werden. Turner bringt hier das Beispiel von Prinz
Philip, der seinen Sohn, den britischen Thronfolger, eine Zeitlang nach Australien in eine
Buschschule schickte, wo er lernen konnte, anspruchslos zu leben.

2. Es gibt so etwas wie anti-strukturelle Phinomene, die nicht auf Wiedereingliederung im
rituellen Prozess zielen, sondern die als dauerhafte gesellschaftliche liminale Positionen
zu deuten sind, die die ideellen Werte der Communitas verkorpern. Hier sei als Beispiel
die Figur des Hofnarren oder die Ausprigung der millenarischen religiosen Bewegungen
genannt.

3. Die bei Turner angedachten jugendlichen Subkulturen sind in ihrer Deutung als Com-

munitas-Zustinde fiir die Weiterentwicklung von Ritualen und deren Rezeption in  Therapie

und Seelsorge von Interesse. Turner stellt eine Parallele auf zwischen der  postulierten

Auflosung der Sozialstruktur, der Gleichheit der Mitglieder, dem Anstreben ekstatischer Zu-

stinde und gewissen Techniken tribaler Rituale®.

% Vgl. Victor Turner, 2003, 259 f.
1 Ebd., 26.
92 Vgl. Victor Turner, 1974, Dramas, 264.

37



2.3.6. Ritual als Transformationsgeschehen

Dass Turner fiir Rituale generell eine liminale und transformative Kraft voraussetzt, also nicht
nur fiir Passageriten, entwickelte sich im Lauf seiner Studien immer mehr als gesellschafts- und

> Mit diesem Ansatz wurde er iiber die Anthropologie hinaus

wegweisend fiir seine Theorie.
bekannt, denn er betonte die gesellschaftliche Kraft, die Rituale als Motor transformativer Pro-
zesse haben konnen — iiber das Individuum oder die Kleingruppe hinaus. Da es aber in jeder Ge-
sellschaft Rituale gibt, die eher die Ordnung zelebrieren als sie in Frage zu stellen, gilt es, zwi-
schen Ritual und Zeremonie zu unterscheiden. Wihrend die Zeremonie die bestehende Ordnung
bestétigt und bestérkt, hat das Ritual verwandelnde und transformatorische Kraft: ,,I consider the
term ‘ritual’ to be more fittingly applied to forms of religious behavior associated with social
transitions, while the term ’ceremony’ has a closer bearing on religious behavior associated with
social status, where politico-legal institutions also have greater importance. Ritual is transforma-
tive, ceremony is confirmatory.”® Turner reserviert somit den Ritualbegriff fiir diejenigen rituel-

len Aktionen, die Individuen, Gruppen oder Gesellschaften verdndern, wihrend Zeremonie eher

eine Ordnung-stabilisierende Funktion hat.

Grimes und andere haben herausgestellt, dass Turners Ritualtheorie somit die Hauptbedeutung
hatte, die Enge des Konservatismus zu durchbrechen. Bis zu den 1960ern, so Grimes u.a., hatte
das Ritual eine Status Quo stabilisierende Funktion. Erst dann, initiiert durch Turners radikale,
energische und subversive Bedeutungszuschreibung, bekam der Ritualbegriff eine sozialkritische

Kraft.”>

2.3.7. Conclusio

Ausgehend von der Theoretisierung deutlich erkennbar ritueller Prozesse entwickelte Turner ein
umfassend begriffliches kulturtheoretisches Instrumentarium, mit dessen Hilfe der Blick auf viel-
filtige soziale Phdnomene in verschiedensten Gesellschaftsformen erméglicht wurde. Mehr und

mehr wurde das Ritual als Gestaltungsweg fiir dynamische und offene gesellschaftliche Prozesse

9 Also nicht nur auf die Individuen bezogen; vgl. Victor Turner, 1995, 134.

% Victor Turner, 1967. Man beachte auch hier den Verweis Turners auf die religiose Dimension des Verhaltens,
sowohl beziiglich der Zeremonie als auch beziiglich des Rituals.

% Vgl. Ronald L. Grimes, 1990, Definition, 144.

38



gesehen und damit auch der Weg fiir eine kritische interdisziplindre Rezeption und Entfaltung

der Ritualtheorie geebnet.

Wihrend sich van Gennep noch hauptsichlich dem Statuswandel in Passageriten widmete, arbei-
tete Turner den ganzheitlichen Charakter der Transformation der Liminalitit heraus und doku-
mentierte, dass diese eine ganzheitliche Wandlung des Individuums ebenso einschlieBen kdnne
wie die gesellschaftliche Erneuerung. So setzte er sich von der rein sozio-funktionalistischen
Sichtweise ab, das Ritual als wesentlichen Stabilisator der herrschenden Sozialstruktur zu sehen,
und erklérte es als die verdndernde Kraft, aus der Kultur und Struktur immer wieder neu ent-

springen.96

2.4. Mit Turner nach Turner

Im Anschluss an Turners Arbeiten ldsst sich ein Bogen zu einem umfassenden Ritualverstindnis
spannen. Dieser Bogen reicht von der Bedeutung der Symbole iiber die Offnung der Rituale als

Performanz bis zu ihrem Charakter zwischen Immanenz und Transzendenz.

Zunachst von einem ethnologischen Ritualverstindnis ausgehend und damit von der empirischen
Ritual-Erforschung in traditionellen Stammeskulturen herkommend, wandte Turner sich
schlieBlich den verschiedenartigsten symbolischen Ausdrucksformen in komplexen Gesellschaf-
ten zu, wie im vorangegangenen Kapitel erldutert wurde. Davon ausgehend und zeitgleich haben
sich iberwiegend in den USA und teilweise in Europa unterschiedliche Neuentwicklungen erge-

ben.

Zunichst sind jedoch noch die einflussreichen Arbeiten von Mary Douglas, einer britischen So-
zialanthropologin, zu erwihnen, die in den 1970er Jahren mit dem Symbolbegriff auch im Blick
auf komplexe Gesellschaften operierte. Sie unterschied zwischen Ritualismus und Antiritualis-
mus, machte diese Unterscheidung aber nicht an der Teilung komplexer und nichtkomplexer
Gesellschaften fest. ,,Analysen, die sich iiber unsere moderne Gesellschaft und Stammeskulturen
zugleich erstrecken, sind bisher so vernachldssigt worden, dass es noch nicht einmal ein gemein-

sames Vokabular gibt [...], deshalb miissen wir als erstes die Dornenhecken durchbrechen, die

% Vagl. Victor Turner, 1995.

39



eine Klasse menschlicher Erfahrungen (ndmlich unsere) von einer anderen (ndmlich der Angeho-

rigen von Stammeskulturen) willkiirlich trennen.*””

In dieser Absicht definiert Douglas Ritua-
lismus als den geschérften Sinn fiir symbolisches Handeln und Verhalten, der sich auf zwei Wei-
sen manifestiert: durch den Glauben an die Wirksamkeit institutionalisierter Zeichen und durch
die Aufnahmeféhigkeit fiir verdichtete Symbole. Diese bezieht sie dann auf die Theologie der

Sakramente ebenso wie auf die Theologie des magischen Rituals.

Rituale, Reinheitsvorschriften und Tabus setzen Grenzen und bringen Ordnung in eine sonst
chaotische Erfahrung. Sie behauptet dann weiter, letztlich sei unwichtig, was in einer Gesell-
schaft als schmutzig oder unrein betrachtet wird, wesentlich sei, dass moralische und symboli-
sche Grenzen gezogen werden, da die Unterscheidungen zwischen gut und bose, heilig und pro-

fan, rein und unrein etc. Ordnung und System in die kulturelle Welt einfiihren.”®

Entscheidend fiir Douglas‘ Ritualtheorie war ihre Differenzierung zwischen group und grid, also
zwischen der Gruppenstruktur und der Kohidrenz des jeweiligen kulturellen Klassifikationsras-
ters. In diesem Modell entwickelte sie mit Hilfe von Sprachcodices und Reflexionen der Soziali-
sationsprozesse variable Moglichkeiten, das Vorkommen verschiedener Haltungen zu Ritualen in
komplexen Gesellschaften zu erkldren. Der zugrunde liegende Ritualbegriff féllt aber insofern
wieder hinter Turner zuriick, als Rituale ausschlieBlich auf der Seite der Gruppe/Gesellschaft
angesiedelt werden, d. h. der Struktur der Gruppe kann kein subversives Potential entgegenge-

setzt werden.”

AnschlieBend an Douglas und andere treten fiir die Phase nach Turner folgende Uberlegungen in

den Vordergrund:

1. Mit der Setzung moralischer Grenzen verbunden war die Einschédtzung einer kontinuier-
lichen Entritualisierung westlicher, komplexer Gesellschaften. Die Wahl des Beitrittswil-

ligen ist freiwillig, wihrend in nicht-komplexen Gesellschaften den Ritualen eine gewisse

100

Zwangslaufigkeit zu Grunde liegt. — Die verdnderte Bewertung des Gemeinschafts- und

7 Mary Douglas, 1974, 21.

% 7Zu den moglichen Konsequenzen und Perspektiven solcher Dichotomien s. S. 41.

% Michael Stausberg fiihrt an, das analytische Raster von Mary Douglas vermdge zwar die modernen Entwicklun-

gen der westlichen Gesellschaft, besonders im Blick auf ihre partielle Entritualisierung, in einen breiten Kontext zu
riicken, zugleich propagiere sie aber eine Apologie des Rituals gegen ein ritualmiides Episkopat und die Neue Lin-
ke; vgl. Stausberg, 2004, 37.

1% vgl. Pierre Centlivres, 1992, 228.

40



Gruppenbezugs hatte zur Folge, dass Rituale in komplexen Gesellschaften nicht unbe-
dingt Verbindung zu kollektiven Zusammenhingen herstellen miissen. Hier muss aller-
dings kritisch angemerkt werden, dass die Grenzsetzungen und Bewertungen je nach
Standpunkt und Perspektive unterschiedlich ausfallen und je nach Ordnung und System
unterschiedliche Konsequenzen haben. Zum Beispiel hatte und hat bis heute die gesamte
dualistische Weltsicht negative Auswirkungen fiir die Frauen: Wenn Frauen aufgrund der
Identifizierung mit Korper, Natur und Gefiihl nicht mit Geist, Kultur und Vernunft identi-
fiziert wurden, hatte und hat dieser anthropologische Dualismus sich so ausgewirkt, dass
Frauen auf Grund ihres Geschlechts als defizitire Wesen angesehen wurden. Iko-
nographisch und frommigkeitsgeschichtlich wurde besonders der Gegensatz rein-unrein/
gut-bose etc. in der Gegeniiberstellung von Eva und Maria wirksam. Wihrend Evas Kor-
perlichkeit mit Tod und Verdammnis assoziiert wurde, verkniipfte man mit Maria als
neuer Eva ein Korperbild, das nicht mit Fehlern ihres Geschlechts behaftet war. Dieses
gespaltene Frauenbild, das zur Nachahmung der Maria dringt, wihrend die meisten
Frauen, die im alltdglichen Leben auf ihren Korper zuriickgeworfen und mit ihm identifi-
ziert wurden, sich eher auf der Seite der Eva fiihlen, hat bis heute weitreichende Folgen.
Es geht also auch in der Entwicklung von Ritualen um das Aufbrechen dieses lebenswelt-
lichen und frommigkeitsgeschichtlichen Dualismus. Diese Entwicklung fiihrt zur mogli-
chen Grenziiberschreitung, Auflosung des Dualismus von Transzendenz und Immanenz
sowie zur Aufhebung des Dualismus von Geist und Fleisch.

2. Religiose Werte und ein dazugehoriges Bezugssystem wurden in der spiteren Phase der
Ritualtheoriebildung nach Turner von einer Suche nach Funktionsiquivalenten abgelost,
bzw. durch diese erginzt.'"!

3. Das Ritual wird hiufig nicht nur als symbolische, sondern auch als irrationale Handlung
beschrieben. Besonders fiir Rituale in komplexen Gesellschaften gilt, dass eigene Hand-
lungen oft als irrational eingestuft werden, indem ihnen in Abgrenzung zu klassischen
,Modernisierungstheorien* bestimmte Merkmale zugeordnet werden.'%*

4. Mit der Offnung der Ritualtheorien trat eine grundsitzliche Vergleichbarkeit des Rituals

mit anderen performativen Kategorien hinzu.'”> George Lakoff, Sozialwissenschaftler,

1% ygl. Mary Douglas, 1985, 89 ff.

102 Rainer E. Wiedenmann, 1991, 194.

102 ,,Within cognitive psychology, categorization has become a major field of study, thanks primarily to the
pioneering work of Eleanor Rosch, who made categorization an issue”, George Lakoff/Mark Johnson, 1998, 194 ff.
Lakoff/Johnson beziehen sich auf Rosch, die Kategorisierung zu einer priméren Zugangsweise erklért. Diese Kate-
gorisierungen haben im Prinzip schon verschiedenste philosophische Richtungen durchlaufen.

41



stellt dar, dass es nichts Grundlegenderes als Kategorien in unseren Gedanken, Voraus-

setzungen, Aktionen und Reden gibt.

Spannend nun ist, wie die Entwicklung der Kategorisierung vom Hintergrund wissenschaftlicher
Beschiftigungen in das Zentrum von theoretischen und praktischen Ausrichtungen diverser Ri-
tualtheorien riickt. Dies hidngt zusammen mit den Auswirkungen verschiedenster empirischer

Studien, die sich in einer weiten Spanne der einzelnen Disziplinen verorten lassen.

Catherine Bell, Kommunikationswissenschaftlerin und Ritualtheoretikerin, weist kritisch darauf
hin, dass die Performance-Theorie auf den sehr unklaren Implikationen einer ausgeweiteten Me-
tapher, besonders was die Analogie zwischen rituellen Aktivititen und den Performanz-

Aktivitdten angeht, beruhe.'%

Was Turners Entwicklung anbelangt, ist zu bemerken, dass er den Symbolen in seiner eigenen
Auseinandersetzung mit dem Instrumentarium des Rituals von Beginn an einen hohen Stellen-
wert einrdumte. Symbole sind fiir ihn die elementaren Bausteine eines Rituals. Sie sind die
,,kleinsten Einheiten rituellen Handelns, ganz gleich, ob es sich dabei um Gegenstinde, Titigkei-
ten, Beziehungen, Worte, Gesten oder die rdumlichen Anordnungen einer rituellen Situation

handelt.«'%

Von der strukturfunktionalistischen Schule der Nachkriegszeit zur kreativen Auseinandersetzung
mit dem Theater und der Theaterwissenschaft bis zur Beschéftigung mit Neurobiologie und da-
mit verbundenen Symbolisierungen am Ende seines Lebens'® lisst sich feststellen: Da Turner
Rituale als gesellschaftliche Prozesse beschreibt, die nicht nur bestehende Strukturen bestitigen,
sondern auch neue etablieren kdnnen, haben die Symbole fiir ihn elementaren Hinweischarakter.

Auf zwei Ebenen geschieht dies fiir ihn: Der rituelle Symbolismus wurde als Kommunikations-

1% ygl. Catherine Bell, 1992, 4.

195 victor Turner, 1992, 142. Diese These wurde in neuester Zeit u.a. aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive
kritisch hinterfragt, bzw. verschoben zu der These: Die kleinste Einheit des Rituals sind symbolische Inszenierun-
gen; vgl. Christoph Wulf/Jorg Zirfas, 2004, 74.

1% vgl. Gerd Schiifer, 1990, 509. Victor Turner selbst trat mit der Entwicklung vom Theater zu den Grundlagenfor-
schungen in der Neurobiologie das intellektuelle Erbe seiner Eltern an, indem er zwischen den beiden Kulturen
seiner Eltern, dem Theater und der Wissenschaft, zu vermitteln versuchte.

42



prozess gedeutet, zugleich wurden der soziale Kontext und die soziale Relevanz nicht auller

Acht gelassen.107

Symbole weisen iiber sich selbst hinaus auf etwas, das nicht unmittelbar vor Augen ist. Sie ent-
halten gebiindelte Erfahrungen, die dadurch wirken konnen, dass sie in einer Gesellschaft oder
Gruppe eine Bedeutung haben, die allseits bekannt sind. Gleichzeitig konnen Symbole auch of-
fen sein fiir einen individuellen Interpretationsspielraum, der von der jeweiligen Situation der
Menschen abhéngt, die das Symbol verwenden. Aus dieser Symboltheorie wurden verschiedene

Stringe entwickelt:

Rituale werden mehr und mehr als Strategien der symbolischen Konstruktion von Machtverhilt-
nissen in der Phase nach Turner begriffen.'” Dies geschieht besonders auf der Ebene der sozial-
strukturellen Unterscheidungen, die iiber Rituale manifestiert bzw. “beschworen* werden.'?”’
Catherine Bell schitzt in ihrer Studie iiber Ritualtheorien die Bedeutung der Macht als essentielle
GroBe ein.''” Fiir sie ist die Ritualisierung eine Produktion ritueller Akte, die eine Dynamik be-
stimmter Erméchtigungen konstituiere. Dass Rituale zugleich erméchtigen und Macht ausiiben,

macht Bell mit ihrem durch Foucault geschirften Blick deutlich.

Fiir die Phase nach Turner und deren Konsequenzen bleibt festzuhalten: Mit der beschriebenen
Offnung der Ritualbegriffe auf Fragestellungen komplexer Gesellschaften ist auch eine Verinde-
rung der Parameter festzustellen, aus denen sich Ritualtheorien und -begriffe zusammensetzen.
Wihrend Catherine Bell nur Ritualisierungen (Periodisierung, Formalisierung, Zentralitit des
Korpers) anerkennt, nicht aber Ritualhandlungen als spezifische Phinomene betrachten will'',
gibt es viele VertreterInnen der ritual studies und auch aus dem therapeutischen Spektrum, die

Rituale als besondere Handlungen herausstellen und Theorien dazu entwickeln.

"7 Eine Konstruktion der Kulturkritik wurde von Ethnologen, Literaturwissenschaftlern u. a. in den 80er und 90er
Jahren des vorangegangenen Jahrhundert auf verschiedenen Ebenen entwickelt; s. auch Andrea Belliger/David J.
Krieger, 2003, 9 ff.

1% Vgl. Jan Platvoet, 1995, 47. Allerdings ist besonders an diesem Punkt die Scheidung zwischen der zweiten und
der dritten Phase nicht so deutlich, eher eine Wahrnehmung von Tendenzen.

19 v ol. Wolf-Dietrich Bukow, 1995, 12.

1o Vgl. Catherine Bell, 1992, 197; vgl. dazu auch Gunter Gebauer/Christoph Wulf, 2003, die herausheben, wie das
Performative den Blick fiir die ,,Macht des Korpers* schirft, also fiir die Aspekte der Darstellung, Auffithrung und
das Korperlich-Einverleibende des Rituellen.

"1 Vgl. Catherine Bell, 1992, 220. M. E. ist dieser Zugang, Ritualisierungen immer unter dem strategischen Aspekt
zu sehen, problematisch. Wenn rituelle Praxis auf strategisches Handeln reduziert wird, bleibt deren kommunikative
Dimension aus dem Blick. Aufler den Ritualen der Macht und der Erméchtigung gibt es aber auch Rituale der Ver-
stindigung, in denen sich ein Einverstindnis, eine gemeinsame Uberzeugung dokumentiert und manifestiert.

43



Genau die Perspektive Turners, als kleinste Einheit des Rituals das Symbol anzunehmen, wurde
in der therapeutischen Theorie und Praxis rezipiert und angewandt.''? Hier ein Beispiel: Wenn
ich mit Symbolen arbeite, empfehle ich meinen Klientlnnen, immer einen besonderen Aufbe-
wahrungsort fiir das Symbol zu suchen, mit dem wir gerade arbeiten. So bietet sich z.B. in einer
Famile, die jahrelang zerstritten war, die Arbeit mit dem Familienwappen an. Wenn die einzel-
nen Familienmitglieder ihren jeweiligen Teil des Wappens ausgefiillt haben, werden sie eingela-
den, sich ein gemeinsames Motto als Uberschrift/Titel fiir ihr Symbol auszusuchen. Anschlie-
Bend stelle ich oft die Frage, wo ein guter Platz fiir dieses Symbol wire — etwa die Kiiche, das

Wohnzimmer oder auch der Keller — es gibt in jeder Familie spezielle Orte.

Die spannungsgeladene Beziehung von Ritualen gegeniiber Stabilitit und Wandel zu untersu-
chen und diese fiir die seelsorgliche und therapeutische Arbeit nutzbar zu machen, erscheint mir
wesentlich. Verfolgt man den Gedanken dieser Spannung weiter, kommt man zu der teilweise
fast anachronistischen Rezeption diverser Ritualtheorien in der therapeutischen Arbeit mit Uber-

gingen und Wandlungen.

An dieser Stelle ist auch der Gedanke der Ausweitung des Turnerschen Communitasbegriffs in-
teressantm, der besonders von Barbara Myerhoff, Familientherapeutin aus den USA, vertreten
wird. ,,Das bedeutet, daf} ein Ritual nicht nur einen Ubergang markieren, sondern zugleich auch

einen Ubergang bewirken kann.“'"*

Janine Roberts, ebenfalls Therapeutin, beschreibt, wie eine
Hochzeitszeremonie darauf ausgerichtet ist, die gesellschaftliche Position des neuen Paares zum
Ausdruck zu bringen. Sie wechseln die Ringe, schworen sich Treue, erkldren sich als Mann und
Frau. In den westlichen Kulturen ist das so iiblich, um den Ubergang zu einer neuen Kernfamilie
anzuzeigen. Das heiBt also, der Ubergang wird nicht nur markiert, sondern gleichzeitig auch

vollzogen. 13

Roberts beschreibt dann, dass die Eltern ihre Kinder ,,iibergeben®, d.h., ihre Rollen
verdndern sich wihrend der Hochzeit. Auch die anderen an der Hochzeit Anwesenden konnen
wihrend ihrer Teilnahme darum gebeten werden, ihre Rollen zu iiberdenken bzw. neue zu iiber-

nehmen.

12 Vgl. Janine Roberts, 2001, 16 ff.
'3 ygl. Barbara Myerhoff, 1980, 168.
"4 Janine Roberts, 2001, 31.

"% val. ebd., 31.

44



In der Sozialanthropologie gibt es verschiedene Richtungen, die in Anschluss an Turner das
Hauptgewicht ihrer Untersuchungen auf die Struktur und Funktion des Rituals legen. So hat z.B.

Rappaport in seinem Werk iiber Kybernetik sechs wesentliche Aspekte des Rituals beschrieben:

1. die Wiederholung, nicht nur in Bezug auf die Handlung, sondern auch auf Inhalt und
Form,

2. das eigentliche Tun, also das Ausfiihren eines Rituals,

3. die Stilisierung von Verhalten und Symbolen, so dass sie sich von ihrem gewdéhnlichen
Einsatz abheben,

4. der Anfang und das Ende als Ordnung und innerhalb dieser der Platz fiir Spontanitit,

5. die Inszenierung und Fokussierung auf eine sinntrichtige Prasentation und

6. die kollektive Dimension, die soziale und kulturelle Bedeutungen herstellt.!'

Diese Aspekte des Rituals tauchen bei Sozial- und Kulturanthropologlnnen, aber auch bei The-
rapeutlnnen und SystemanalytikerInnen, als Grundlage fiir die Auseinandersetzung mit Ritualen
immer wieder auf. Myerhoff beschreibt in Anlehnung an Rappaport die Doppelbodigkeit von
Ritualen: Einerseits machen sie Vorgaben fiir die alltigliche Realitit, andererseits finden Rituale

in einer auBlergewOhnlichen Realitit oder auch in einem ,heiligen Raum* statt.

Da in modernen westlichen Kulturen Religion und Gesellschaft weitgehend getrennt sind und
dabei die religiosen Rituale in vielen gesellschaftlichen Bereichen an Bedeutung eingebiif3t ha-
ben, miissen sdkulare Rituale die ,,Heiligkeit* bestimmter weltlicher Grundsitze weitergeben und
untermauern. Myerhoff exemplifiziert dies anhand von Kranzniederlegungen an Mahnmalen etc.,

die ihrer Meinung nach die Menschenrechte festigen.''’

Roberts''® stellt die interessante These auf, dass Therapie genau mit der Ambivalenz arbeitet,
dass Rituale die Heiligkeit von sidkularen Geschehnissen unterstreichen konnen. Die Untersu-
chung dieser Ambivalenz interessiert hier. Einerseits stellt sie einen Prozess her, der alltdgliche

Interaktionen nachvollzieht, andererseits findet sie zu einer bestimmten Zeit, in einem bestimm-

116 Vgl. Roy A. Rappaport, 1971, 64 und auch Ronald L. Grimes, 1990, Criticism, 14. Grimes wollte mit der Samm-
lung bestimmter qualitativer Charakteristika von der fixen Idee eines Rituals Abstand nehmen und stattdessen eine
Liste von Handlungsqualititen zusammenstellen. Das ,,Ritual* ist dann keine klar umrissene, eindeutig bestimmbare
GroBe, sondern ein an den Réndern offenes Konglomerat bestimmter Handlungsqualititen.

"7 Barbara Myerhoff, 1977, 199.

"8 Janine Roberts, 2001,16 ff.

45



ten Raum statt. Genau das ist das fiir Seelsorge und Therapie Faszinierende: In einem Kontext
auBerhalb der gewohnlichen Grenzen der tidglichen Interaktion findet eine Begegnung statt, die
den Raum fiir das Wesentliche ermoglicht. Immanenz, Transparenz und Transzendenz tauchen
hier als wesentliche Stiitzpfeiler auf: , Kritisches, analytisches Denken, eine Haltung, die die Illu-
sion der Realitdt durchschauen wiirde, ist fiir ein Ritual ein Fluch. Die dem Ritual zugrundelie-
gende Fiktion ist zweifach: zum einen, daf} Rituale keine kiinstlichen Produkte sind, und zum
anderen, daf} die in ihren Symbolen enthaltenen Widerspriiche aufgehoben sind [...]. Rituale un-
terscheiden sich von Briduchen und bloBen Gewohnheiten durch ihre Verwendung von Symbo-
len. Sie haben eine weit iiber das Mitgeteilte hinausgehende Bedeutung. Sie konnen Aufgaben
erfiillen, mit Routinen und instrumentellen Vorgehensweisen einhergehen, sie gehen jedoch im-
mer iiber sie hinaus, indem sie Handlungen, an denen sie beteiligt sind, eine groflere Bedeutung

verleihen.«!"’

Rituale haben in kulturellen Kontexten moglicherweise eine andere Auswirkung als in therapeu-
tischen/seelsorglichen Settings. Gerade fiir den Kontext in Therapie und Seelsorge ist der Pro-
zess aus Hinfiihrung, eigentlicher Durchfiihrung des Rituals und Reintegration in das tidgliche

Leben wesentlich.

Die genaue Ausgestaltung dieser einzelnen Phasen ist in therapeutischen/seelsorglichen Zusam-
menhéngen offener, d.h. es geht teilweise auch darum, bewusst neue Traditionen zu schaffen.
Grimes wollte Turners Ansatz erweitern und eine Definition fiir Rituale finden, die kein Kon-
zeptentwurf sein soll. Frei libersetzt lautet seine Definition ungefdhr so: ,,Ritualisierung duBert
sich, wann immer Personen in belebten Rollen formalisierte Handlungen im Angesicht eines
empfinglichen Gegeniibers zu einem kritischen Zeitpunkt an einem eigens dafiir geschaffenen

Ort inszenieren.*'?°

Wenn Rituale als strukturstabilisierend und -bewahrend wirken kdonnen, sowohl fiir das Indivi-
duum als auch fiir Gruppen, so gilt dies nicht nur fiir die soziale Struktur, sondern durchaus auch
fiir Weltbilder, Symbolsysteme. Dariiber hinaus konnen aber in der Arbeit mit Ritualen auch

kreative Prozesse in Gang gesetzt werden, die weit iiber die Stabilisierungsebene hinausgehen.

"% Barbara Myerhoff, 1997, 199 f.
12" Ronald L. Grimes, 1982, 55.

46



Hauschildt hat in seinem Versuch der Typologie im Anschluss an eine Alltagstheorie folgende
Definition entwickelt: ,,Ritual ist symbolische Ubergangs-Routine des Alltags mittels genereller
Defokussierung“."”! Diese Definition wird dann auf die verschiedenen Ritualtypen des Alltags
tibertragen, die ,,alltdglichen Rituale®, die ,,Rituale der Alltagswelt”, besonders hier auf die klei-
nen und die groBen Uberginge. Gemeinsam ist allen die Ubergangsfunktion, jedoch spielt die
Transzendenz, hier im Sinne von ,,Hiniibergehen®, je nach Ubergang eine unterschiedlich ge-
wichtete Rolle. Dass sie eine Rolle spielt, wird nicht infrage gestellt. Dennoch ist offensichtlich,
dass Rituale nicht zwangslaufig ein Indikator fiir Religion sind. Was bedeutet das nun fiir das

Entwickeln einer Ritualtheorie?

In Anlehnung an Soeffner'** und Boff'* scheint eine aus der Kommunikationstheorie stammen-
de paradigmatische Einordnung bzw. Definition von Ritual sinnvoll zu sein, die sich an folgen-

den Merkmalen orientiert:

¢ Immanenz als konkrete Handlung,
e Transparenz, die mit Hilfe von Zeichen und Symbolen hergestellt wird, und

¢ Transzendenz, die in der jeweiligen Handlung als iibergeordneter Sinn erkannt wird.

Wie im Fallbeispiel des Rituals zum Kindstod der Wunsch nach (Er)losung und die Erfahrung,
Transzendenz zu schaffen mitspielten, indem Immanenz gewihrt wird, so wird bereits in der
Immanenz, in der Handlung mit Symbolaufstellung und dem Akt der Versprachlichung, Wirk-
lichkeit transzendiert. Mit Hilfe der Symbolisierung transzendiert Birte Benanntes und Nicht-

. 124
Benanntes durch eigenes Sprechen.

Immanenz, Transparenz und Transzendenz sind durch den Akt der Symbolisierung zu einem
Ganzen miteinander verbunden. Transzendenz bedeutet hier soviel wie eine Offnung fiir den
grofleren Zusammenhang und die Erfahrung, dass in dem Vollzug des Rituals Bindung und

Riickbindung (re-ligio) moglich ist. In der Symbolisierung geschieht die Transzendierung.

12! Eberhard Hauschildt, 1993, 30.

122 Vgl. Hans-Georg Soeffner, 1992, 63.
12 yol. Leonardo Boff, 1975, 44 ff.

' Siehe oben, Kap.1.2.

47



Kathrin Kiss hat in ihrer Dissertation die obige Definition als funktionsgeleitete Definition auf-
gegriffen, die ihrer Meinung nach gesellschafts- oder verkiindigungsgeleitete, erst recht anthro-
pologisierende Deutungen, die den Blick zu sehr einschriinken wiirden, ausschlieBt.'*> Auch fiir
die Beschiftigung mit Ritualen, die in Therapie und/oder Seelsorge entwickelt wurden, scheint
diese Definition angemessen zu sein. Kiss benennt die verschiedenen Ebenen der Interaktion.
Der Transzendenzgedanke hat einen wesentlichen Stellenwert, er wird je nach subjektiver Be-
deutungsgebung unterschiedlich bewertet, ist aber im Zusammenspiel von Immanenz und Sym-

bolhandlung nicht auszuklammern oder zu negieren.

An dieser Stelle soll noch einmal die Unterscheidung von Ritual und Ritus beleuchtet werden.
Die Verwechslung dieser beiden Begriffe liegt nahe und ist sehr verbreitet. So hat auch der So-
ziologe van Gennep die Begriffe Ritual und Ritus synonym verwandt bzw. auch in Bezug auf
Schwellenrituale immer von Riten gesprochen. Turner hat dann, auch wenn er sich auf van Gen-
nep bezieht, stindig zwischen Ritus und Ritual abgewechselt, was die begriffliche Kldrung nicht
erleichtert. Ich beziehe mich hier in Anlehnung an Kiss auf die Definition bei Kramer,126 der von
Ritual als Gesamtheit der Riten spricht. Ritus hingegen bezeichnet einen religiosen Brauch bzw.
religiose Handlungen, die im Zusammenhang mit einem Ritual stehen (z. B. das Uberreichen der

Eheringe im Trauritual).'?’

Die Abgrenzung von anderen Begriffen, wie Briduche, Zeremonien,
magische Handlungen, Sitten, Sakramente scheint sich selbstverstdndlich anzuschlie3en, wenn
man von der oben genannten dreiteiligen (Immanenz, Transparenz, Transzendenz) Definition
eines Rituals ausgeht. Ich finde aber flankierend die Unterscheidung von Ritual und Zeremo-
niem, die die transformative Qualitit von Ritualen beleuchtet, stimmig und eine sinnvolle Re-

zeption der Turnerschen Theorie.

Michaels hat die Besonderheit der Rituale in neuerer Zeit an fiinf Komponenten deutlich ge-
macht. Nur, wenn diese fiinf Kriterien erfiillt sind, handelt es sich seiner Meinung nach um ein

Ritual:

12 ygl. Kathrin Kiss, 1999, 65 f.

120 ygl. ebd. 66.

2" Thomas Klie versucht mit seinem Plidoyer fiir eine Priizision der Begrifflichkeiten Schneisen im liturgischen
Dickicht zu schlagen. Da er den Ritualbegriff an seinen Réndern als ,,merklich ausgefranst™ bewertet, argumentiert
er fiir eine sprachliche Differenzierung der Begriffe Ritual und Ritus in Bezug auf die Praktische Theologie. Der
Begriff ,,Ritus™ stiinde semantisch und etymologisch in einem engen Konnex zum christlichen Kulthandeln und sei
deshalb fiir die Liturgik angemessener und adédquater. In dieser Untersuchung geht es jedoch um den grofleren Sinn-
zusammenhang und Kontext, in dem Rituale transformierend, sinnstiftend und begleitend wirken konnen, so dass
der ,,ausgefranste* Begriff , der Ritual als Gesamtheit der Riten bezeichnet, beibehalten wird. Vgl. Klie, 104 ff.

"% Val. Axel Michaels, 2001, 23 ff.

48



1. Die Anlésse: Rituale stehen mit zeitlichen oder rdumlichen Veridnderungen in Beziehung.
Speziell fiir lebenszyklische Rituale sind dies biologische, korperliche oder altersbedingte
Veridnderungen. Wo keine Wechsel stattfinden, gibt es keine Rituale. Aber das bedeutet
nicht, dass jeder Wechsel ritualisiert ist.

2. Der formale Beschluss: Zur Abhaltung des Rituals bedarf es eines formlichen, formelhaf-
ten Beschlusses. Hier ist jedoch anzufragen, ob es gerade bei therapeutischen Ritualen,
die hdufig prozesshaft eingefiihrt werden, eines formelhaften Beschlusses bedarf (im obi-
gen Fallbeispiel etwa nicht). Michaels bezeichnet dies als feierliche Intention; die aber
weder mit sprachlicher Zeichensetzung noch mit ,,Bedeutung* gleichzusetzen ist. Es geht
hier um die Intention, mit der ich etwas Bestimmtes tue. Michaels bringt hier das Beispiel
des Schuhe-Ausziehens, das je nach Intention zu einer Ritualhandlung werden kann. “Die
solemnis intentio schneidet also aus dem Fluss der Handlungen bestimmte Segmente her-
aus, macht eine Zisur, ruft den Wechsel, die Veridnderung ins Bewusstsein.“!?’

3. Formale Kriterien: Michaels bezieht sich hier auf Turners Ritualdefinition'*’. Als formale
Handlungskriterien fiir ein Ritual nennt er die Férmlichkeit, die Offentlichkeit, die Unwi-
derruflichkeit und die Liminalitét.

4. Modale Kriterien: Rituale haben Funktion und Bedeutung und sind als solche nicht be-
deutungslos. Die Kriterien sind alle auf die Gemeinschaft bezogenen Aspekte eines Ritu-
als sowie die Religio, also die transzendierenden, auf eine jenseitige, hohere Welt bezo-
genen Intentionen. Hier wird die Strittigkeit dieses Kriteriums betont, da es eine Definiti-
on von Religion voraussetzt, die bekanntlich nicht einfach ist. '*' Zugleich erfolgt hier ei-
ne Anlehnung an Levi-Strauss, der sagt, dass es zwar Glauben ohne Ritual, aber nicht Ri-
tual ohne Glauben geben kann.'*

5. Der Statuswechsel: Mit Ritualen sollte eine sichtbare Verdnderung, eine gesellschaftliche
Verwandlung eintreten, dies wire zum Beispiel eine vorher nicht gegebene Kompetenz

oder ein neuer Status mit gesellschaftlichen Konsequenzen. Dieses Kriterium gehort zum

' yal. Axel Michaels, 2001, 32.

130 Ebd., 43; s. auch Victor Turner 1967, 19.

! Die Rede von sikularen Ritualen (Barbara Myerhoff/Sally Moore 1977) macht demnach nur dann Sinn, wenn
von einem theistischen Religionsbegriff ausgegangen wird, der z.B. die Unterscheidung zwischen sidkular und reli-
gios voraussetzt. Axel Michaels hingegen betont die Religio als Bewusstsein einer transzendentalen Handlung. Sie-
he hierzu kritisch Michael Stausberg, der Michaels eine scholastisch anmutende Spitzfindigkeit in Bezug auf seine
JFunfkomponentenlehre* vorwirft. Stausberg postuliert die Wichtigkeit der nicht-spezifisch religios besetzten
Handlungsfelder in Bezug auf die , ritual studies®, 2004, 43.

2y gl. Claude Levi-Strauss, 1976, IV, 793.

49



Kriterium der Transitionalitit, das auch schon von Turner benutzt wurde, um Rituale von

Zeremonien abzugrenzen. 133

Mit diesen fiinf Komponenten ldsst sich auf postmoderne Art ,,Ritual® von Zeremonie, Spiel,
Routine, Sitte, Brauchtum und Performance abgrenzen, ohne einen theistischen Religionsbegriff
oder die Unterscheidung zwischen ,,profan‘ und ,,sdkular* heranziehen zu miissen.'** Wiederum
gibt es eine Verbindung zu der oben genannten Definition der drei Stiitzen: Immanenz, Transpa-
renz und Transzendenz, die sich in den fiinf Kriterien und deren Erfiillung zeigt. Indem sich die
Menschen in Ritualen mit der Dimension des Unverdnderlichen und Zeitlosen beschiftigen und
teilweise auf eine Stufe stellen, widersetzen sie sich der Unsicherheit von Zukunft, von Leben

und Tod.'’

Die Fahigkeit des Rituals, zwischen Struktur und Bedeutung zu vermitteln, erdffnet die Mog-
lichkeit, grundlegende Verdnderungen zu bewirken. Die Optionen dieser Konsequenzen zu un-
tersuchen, gerade auch im Hinblick auf die Arbeit mit Ritualen im therapeutischen und seelsorg-

lichen Kontext, ist hier ein Anliegen.

Als Hypothese gilt festzuhalten: Die Verbindung der sozialen und kulturellen Bedeutungsebenen
und -zuordnungen eines Rituals sowie die bewusste Unterscheidung zwischen der Intention und
der Handlung hat direkte Auswirkungen auf die Arbeit mit Ritualen im therapeutischen und seel-
sorglichen Prozess. In der Inszenierung der Rituale widersetzen sich die Handelnden der Unsi-
cherheit ihrer eigenen Endlich- und Sterblichkeit. Es geht sogar soweit, dass von einem Versuch

der Verewigung gesprochen wird.

Da Turner Rituale als gesellschaftliche Prozesse beschreibt, die nicht nur bestehende Strukturen
bestitigen, sondern auch neue etablieren kdnnen, 6ffnet er die Tiir zu einem umfassenden Ritu-
alverstdndnis. Symbole haben in diesem Zugang elementaren Hinweischarakter. Sie ermoglichen
Kommunikation im sozialen Kontext und ermoglichen in ihrer Vielschichtigkeit eine Bedeutung,
die weit iiber das Mitgeteilte hinausgeht. Sie konnen Aufgaben erfiillen, mit Routinen und in-

strumentellen Vorgehensweisen einhergehen, sie gehen jedoch immer {iiber sie hinaus, indem sie

133 Vgl. Victor Turner, 1967, 95.; siehe zur Unterscheidung von Ritual und Ritus auf den liturgischen Kontext bezo-

gen Thomas Klie, 2009, 96 ff.
3 ygl. Axel Michaels, 2001, 40.
135 Ebd., 44.

50



Handlungen, an denen sie beteiligt sind, eine grof3ere Bedeutung verleihen. Die Parameter, aus
denen sich Ritualtheorien und -begriffe zusammensetzen, dndern sich, sind auch jetzt noch im

Fluss.

Die magische Funktion liminaler Prozesse und die universale Existenz von Struktur und Anti-
struktur haben einen Einfluss auf die spannungsgeladene Beziehung von Ritualen gegeniiber
Stabilitit und Wandel. Immanenz, Transparenz und Transzendenz sind die zu kommunizierenden
Saulen im Versuch des Entwickelns einer Ritualtheorie, die die spannungsgeladene Beziehung
von Ritualen gegeniiber Kontinuitidt und Transformation ebenso aufnimmt wie die Ausweitung
des Communitasbegriffs. Die Frage nach Machtausiibung und Ermichtigung im Ritual muss
ebenso gestellt werden wie die Frage nach Immanenz, Transparenz und Transzendenz. Ebenso
sei an dieser Stelle erwéhnt, dass besonders in der Religionsphilosophie - abseits von bibeltheo-
logischer, systematischer, pastoraltheologischer und philosophischer Kritik an Ritual resp. Kult -
verschiedene Kritikpunkte grundlegender Art namhaft gemacht werden: Kritik rufen besonders
jene Ritualtheorien hervor, die deren stabilisierende, gesellschaftliche Kohédsion sowie deren
Distanz zur Reflexion in den Vordergrund stellen. Maurice E. F. Bloch, englischer Anthropolo-

ge, versuchte eine Ideologiekritik religioser Rituale auf marxistischer Grundlage.'*

Bevor nun eigene Hypothesen zur Verhiltnisbestimmung von Ritual und Gesellschaft, Ritual
und Religion, Ritual und Gender und den sich daraus entwickelnden Paradigmen entwickelt
werden, komme ich zur Beurteilung Turners in der Rezeption seiner Theorien, die in Bezug auf
seine eigene Ritualdefinition, auf die Frage des Verhiltnisses von Struktur und Communitas so-

wie die Genderfrage besondere Beachtung verdienen.

2.5. Kritische Reflexion

2.5.1. Zur Beurteilung und Anwendung der Theorien Victor Turners

Turners universaltheoretischer Ansatz, gerade weil er weitgehend allgemein zeit- und kultur-

tibergreifende Dimensionen hatte, zog weite Kreise und wurde in den verschiedensten wissen-

schaftlichen Forschungszusammenhéngen rezipiert, aber auch kritisch gewiirdigt und in Frage

1% Vgl. Maurice E. F. Bloch, 1991, 199.

51



gestellt. Der Vorwurf des unangemessenen Universalisierens wurde schon van Gennep in Bezug

137 Zahlreiche SozialwissenschaftlerInnen, HistorikerInnen,

auf Turners Passageriten gemacht.
Religionswissenschaftlerlnnen und Theologlnnen haben sich Turners Untersuchungen ange-
schlossen bzw. diese fiir ihre eigenen Forschungen fruchtbar zu machen gewusst. Die folgenden

kritischen Rezeptionen, die Turners Ansatz in Frage stellen, zeigen dies.

2.5.2. Zur Turnerschen Ritualdefinition

Turners Definition des Rituals als ,,vorgeschriebenes formelles Verhalten®, das einen Bezug zu
Glauben an mystische Wesen und Méichte aufweist138, wurde und wird von verschiedenen Sei-

ten kritisiert'>:

1. Der Bezug auf mystische Wesen und Krifte findet sich zwar, so Ronald Grimes, u.a. hiu-
fig in religiosen Ritualen; jedoch wire es unangemessen, diese Definition auf alle Ritual-
formen, z.B. auf sdkulare Rituale, zu iibertragen. Ebenso gibt es auch religiose Rituale,
z.B. im Zen-Buddhismus, die ohne den Verweis auf mystische Wesen oder Krifte aus-
kommen.'*’

2. Jan Platvoet stellt die These auf, dass in den spiten 1960ern des 20. Jahrhunderts insge-
samt eine groBe kontextuelle Anderung und Umwilzung der anthropologischen For-
schungen stattfand (besonders durch den Einfluss des Kalten Kriegs und der Dekoloniali-
sierung).

Auch durch den Einfluss der Kommunikationswissenschaften fand ein Paradigmenwech-
sel beziiglich der Ritualdefinition statt. Mehr und mehr setzte sich eine inklusive Ritual-
definition durch. Diese bezog sich dann nicht mehr nur auf die geforderte Kommunikati-
on der Gliaubigen mit Gott, Gottern, Geistwesen und Ahnen (in ,traditionellen Religio-
nen*) oder auf die Kommunikation zwischen Menschen und zum Beispiel Delphinen,
Bédumen oder ,,aliens® (in ,,einheimischen, modernen Religionen). Stattdessen wurde

auch die sidkulare Interaktion, die soziale und zivile Interaktion zwischen Menschen mit

137 Vgl. Sylvia Schomburg-Scherff, 1997, 241ff., so auch Caroline Walker Bynum, 1996, 59.

138 Vgl. Victor Turner, 1967, 19 und Victor Turner, 1995, 126; s. auch Axel Michaels, 2001, 34, der auf die Defini-
tion Peter J. Briunleins verweist und die Formlichkeit als ein Kriterium der ersten Wahl in allen Ritualdefinitionen
bezeichnet.

139 ygl. Ronald L. Grimes, 1990, Definition, 141 f. und Bobby C. Alexander, 1991, 13-16.

140 vgl. Ronald L. Grimes, 1990, Criticism, 12 f.

52



einbezogen, und das Ritual bezog sich auf den Rahmen, das Ziel und die Struktur eines
sozialen Anlasses. Turner, der schon frith das Ritual als soziales Drama erkannte und
damit auch als Moglichkeit fiir eine Gesellschaft, mit Krisen umzugehen, verstand das
Ritual weiterhin als ,,an traditionelle Regeln angelehnt, und schlussendlich sah er die
Einheit einer Gesellschaft als Produkt ihrer (religiosen) Rituale. Dass Turner bis kurz vor
seinem Tod an der ,,exklusiven Definition des Rituals* festhielt, begriindet Platvoet mit
seiner kolonial-anthropologischen Herkunft.'"*! Die Gesellschaften, die von ihm unter-
sucht wurden, wurden in Bezug auf ihre (religiosen) Rituale untersucht. Die religiose Ri-
tualebene bezieht er sowohl auf die sozialen Dramen, als auch auf die ,,Rituale der Re-
bellion“."** Es lisst sich allerdings bemerken, dass Turner in seinem Denken einen mal-
geblichen Einfluss auf die ,,ritual studies* hatte und damit tatséchlich auch den Weg fiir
ein ,,inklusives Ritualverstindnis® gedffnet hat, wenn er auch selbst in seinen Veroffent-
lichungen an der ,,exklusiven‘ Ritualdefinition festhielt.'*

Die Festlegung des Rituals auf ein ,,vorgeschriebenes, formelles Verhalten* wurde von
Turner im Lauf seiner Wirkungszeit immer wieder selbst in Frage gestellt.'"** Er betonte
den spontanen, informellen und kreativen Charakter von Ritualen, insbesondere wihrend
der liminalen Phase. So haben Grimes u.a. herausgestellt, dass er seine eigene Ritualdefi-
nition entweder ignorierte oder aber, dass es ihm nicht gelang, seine eigene Definition auf
die Relevanz seiner Ritualtheorie zu iibertragen. Rituale enthalten nicht nur formalisierte
Verhaltensweisen, sondern auch einfache, nicht-formalisierte Handlungen. Grimes nennt

diese ,,de-formalizing behavior* und betrachtet sie als eigene Struktur der Rituale.'*® Sie

entsprechen dem Liminoiden bei Turner.

Weiterhin bezeichnete Grimes'*® die Weiterentwicklung der Unterscheidung von Ritual und Ze-

remonie als die Turnersche Eigenart, indem er besonderen Wert auf die transformierende Kraft

der Rituale legte. Zugleich wurde die symbolische Dimension der Rituale von verschiedenen

Turner-SchiilerInnen betont. Aber immer noch bleibt dann offen, wie und ob iiberhaupt eine um-

'*1'vgl. Jan Platvoet, 2004, 245.
"2 Victor Turner, 1969/ 1989, 270.

143

»»[...Juntil the 1960s the dominant image of ritual had been that it was wed to the status quo [...] where did this

imaginative impulse come from? Some would attribute it to Victor Turner, others to the 1960s in general. Some
would say Turner absorbed it from his students in the 1960s; others would say his students of the 1960s absorbed it
from him [...] the truth is probably that the relations between culture and counterculture are circular or systematic
[...]”, Ronald L. Grimes, 1990, Criticism, 21.

144 Vgl. Victor Turner, 1977, 40.

143 ygl. Ronald L. Grimes, 1990, Criticism, 45.

14© Vgl. Ronald L. Grimes, 1990, Definition, 144.

53



fassende, konsensfihige Ritualdefinition zu finden ist bzw. es ist deutlich, dass diese in der
Komplexitit duBerst diffizil und — je nach Kontext und Situation — unterschiedlich erweiterbar

ist.

2.5.3. Der andere Blick auf Struktur und Communitas

Zum gesellschaftstheoretischen Konzept von Struktur und Communitas kritisiert Brian Morris'*’,
Turner habe verkannt, dass auch Sozialstruktur zuweilen Communitas in sich berge, wie auch
umgekehrt religiose Communitas restriktiv sein konne. Er formuliert also eine grundlegende
Kritik an Turners Theorie und unterzieht ihn einer rein strukturfunktionalistischen Auslegung.
Dem ist der dialektische Ansatz Turners entgegenzuhalten, der sowohl Struktur als auch Com-

8 Da Struktur und

munitas als dialektische, sich gegenseitig beeinflussende Elemente sieht.
Communitas sich gegenseitig durchdringen und in einem wechselseitigen Prozess begriffen sind,

ist Morris Kritik so nicht haltbar.'*’

An dieser Stelle sei bemerkt, dass der Communitasbegriff von einigen Forschern in einer Turner
erweiternden Lesart verwendet wird. Turner begrenzt den Terminus im Wesentlichen auf den
zwischenmenschlichen Bereich, d.h. auf die horizontale Dimension. Wenn man die vertikale
Ebene mit in den Blick nimmt, 6ffnet man die Perspektive fiir einen Bereich, der von vielen For-
schern, insbesondere Theologen und Religionswissenschaftlern, mit transzendenter Begrifflich-
keit benannt wird."”” Jedoch kann bereits die horizontale Dimension eine Transzendenzerfahrung
einschlieBen, die gerade im Ritual erfahrbar wird. Wenn ein Ritual vollzogen wird, ist gerade
die horizontale Dimension entscheidend beteiligt im ErschlieBen des offenen Raums, der vor-
wiegend unbewusste Aspekte der Seele anspricht und Entwicklungsschritte ermoglicht, die wirk-

lichkeits- und alltagsiiberschreitende Kraft besitzen.

"7 Vgl. Brian Morris, 1987.

'8 Vgl. hierzu die Kritik von Tom F. Driver, der dem Umgang Turners mit Dialektik Uneindeutigkeit vorwirft.
Driver, 1991, 227 ff. s. auch Victor Turner selbst, der den Begriff der Dialektik nicht so streng verwendet wissen
will und stattdessen selbst von einer Oszillation zwischen Struktur und Anti-Struktur spricht, Turner, 1969/1989,
126.

149 ygl. Bobby C. Alexander, 1991, 64. Er begreift das Ritual als ein Handeln, das die gesellschaftlichen Grenzen
iiberschreitet, indem es Gemeinschaft schafft und das dem alltéglichen Sozialleben gemeinschaftliche Werte im-
préagniert. Das innovatorische Potential des Rituals ist ihm zufolge fiir Turners Ritualtheorie bestimmend, ebd., 2.
130 Evan M. Zuesse betont eine Transzendenzerfahrung, die wihrend des Rituals als “recentering” erlebt wird. Wih-
rend des religiosen Rituals findet eine Verschmelzung mit gottlichen Wesen und darin gleichsam eine innerliche
Auflosung der Person statt, Zuesse, 1987, 407. Vgl. dazu auch Eberhard Hauschildt, 1993, 29.

54



Abschlieend zu diesem Punkt: Fiir diese Untersuchung hinsichtlich der Anwendung von Ritua-
len in systemischer Therapie und Seelsorge ist exakt der Aspekt von Transzendierung im Ritual
richtungsweisend. Wenn im Anschluss an und mit Turner davon ausgegangen wird, dass ge-
meinschaftsstiftende Handlungen einen Prozess des Bruches, der Krise, der Losung und der
Reintegration durchlaufen, dass weiterhin die Antistruktur bzw. Liminalitdt das entscheidende
Moment ausmacht, so ist man bereits bei der transzendenten Wirkungskraft des Rituals. Denn,
wenn die Menschen in der Phase der Auflosung von alten Konventionen, Verhaltensmustern und
auch sozialen Differenzen Communitas, einen Zustand der Potenzialitit und Unbestimmtheit
erleben, geschieht genau hier die Uberschreitung, die Erneuerung der Gesellschaft. Durch die
Erfahrung von Communitas 19sen sich alte Strukturen auf. Es entsteht das Potenzial der Trans-
formation von Individuum und Gesellschaft. Auch bei Turner gehort zur Liminalitdt die De-
konstruktion kultureller Muster."”' Die rituellen Tabuvorschriften zeigen, dass Stammeskulturen
um die potenzielle Angriffskraft des Rituals in Bezug auf die soziale Struktur der Gesellschaft
wissen. Liminale Phinomene umfassen schlieBlich stets in nuce Freiheit und die Moglichkeit zur

Hervorbringung neuer Ideen, Symbole oder Glaubensvorstellungen. '

2.5.4. Der Blick auf die Frauen

An dieser Stelle soll auf eine Kritik Bezug genommen werden, die in expliziter Form von Caro-
line Walker Bynum'> geiuBert wurde. Bynum ist eine afroamerikanische Historikerin aus Atlan-
ta, die sich ausfiihrlich mit Analysen des europdischen Mittelalters befasst hat. In ihrem Aufsatz:
,,Geschichten und Symbole der Frauen — Eine Kritik an Victor Turners Theorie der Liminalitit*
beschreibt sie, wie Turner mit seinen Verallgemeinerungen gegen seine eigenen methodischen
Vorgaben verstoBt. Die AuBerungen Turners beziiglich sozialer Dramen fasst Bynum in vier
Phasen zusammen: Bruch zwischen gesellschaftlichen Elementen, Krise, Bewiltigung oder Wie-
dergutmachung und schlieBlich Reintegration der Gruppe, der Person oder des ,,Elements* in die
soziale Struktur. Dieses soziale Drama liegt nach Turner sowohl dem Narrativen (wie wir Ge-
schichten erzihlen) als auch dem Rituellen (wie wir formelle Muster ausfiihren, die unsere Werte
ausdriicken) zugrunde. Das Problem, so Bynum, liege nun darin, dass die Anwendung der Tur-

nerschen Thesen auf die Geschichtsforschung die ihm hauptsichlich zugrunde liegende funktio-

151 Vgl. Victor Turner, 1974, Dramas, 256.
132 yol. Victor Turner, 1995, 85 ff.
133 Val. Caroline Walker Bynum, 1996.

55



nalistische Sicht der Dinge erkennen lasse. Dementsprechend ist eine Zusammenstellung seiner
Erkenntnisse zu einem System, das auch das europdische Mittelalter einschlie3t, sehr schwierig.
Bynum konzentriert sich bei ihrer Analyse auf zwei unterschiedliche Aspekte: das Leben der
Heiligen im Mittelalter (gehort zum Narrativen) und ein christliches Ritual, das Abendmahl.
Ubertriigt man Turners Ideen auf diese beiden konkreten Aspekte der europiischen Religiositiit,
wird ihrer Meinung nach deutlich, dass seine Konzepte die Geschichten und Symbole der Min-
ner besser als die der Frauen beschreiben. Bynum macht das evident, indem sie Turners Vorge-
hensweise als eine in Frage stellt, die die Frauen anblickt, anstatt ihren Standpunkt zu teilen. Sie
beschreibt die Lebensldufe der Méanner vom 12. bis zum 15. Jahrhundert als Lebensldufe, die
sich leicht als soziale Dramen erzihlen lassen. Die liminale Phase fiihrt normalerweise zum
Bruch mit der vorherigen Rolle und der vorherigen Gruppe. ,,Er (Turner) steht bei der dominan-
ten Gruppe (den Minnern) und sieht Frauen (symbolisch und faktisch) als liminal fiir Méanner.
Damit hat er weitgehend recht, und seine Einsicht ist gewichtig, aber unzureichend.“'** Und
dann noch weiter: Der Moment der Konversion wird als Moment weiblicher Fruchtbarkeit be-
schrieben: Franziskus reif3t sich seine Kleider vom Leib, verldsst seinen Vater, wirft sein Geld
weg, betet zu Maria und gebiert sein erstes Kind, seinen ersten Jiinger. Als der Papst Franziskus
zuerst verstoBt und dann akzeptiert, erzihlt Franziskus die Geschichte einer armen Frau, die
Kinder vom heiligen Geist gebiert. In der spiteren Geschichtsschreibung wird vorgeschlagen,
dass Pfarrer Viter und Prediger sind; Franziskus jedoch, der immer ein Laie statt eines Klerikers
bleiben wollte, wird als Mutter beschrieben, die hart fir ihre Kinder arbeitet — bis hin zu Ge-
burtsschmerzen. Aber die Ablehnung seines irdischen Vaters ist immens und fiihrt zum wirkli-
chen Wandel: Und in Bonaventuras Prosa ist der Franziskus, der von den Wundmalen der Kreu-
zigung zuriickkehrt, der ,,Ritter*, der Kapitidn von Christi Armee. Besiegelt wird dies alles mit
dem Siegel Christi, des Hohepriesters. Nach seinem Tod wird die Geschichte als Drama erzéhlt:
Aus der Schwellenerfahrung der Schwachheit, Nacktheit und Weiblichkeit entsteht das Modell

fiir den Wandel des religiosen Lebens im 13. Jahrhundert.

Wie Bynum dann im Weiteren an diversen Heiligengeschichten und Bekehrungs-/ Berufungser-
lebnissen von Frauen deutlich macht, gibt es die liminalen Briiche nicht in gleicher Form wie bei
Minnern. Wenn Frauen ihre Geschichten erzihlen, berichten sie wenig von Briichen, Transfor-
mationen, Reintegration; vielmehr geht es um Kontinuitit und allenfalls um eine kontinuierliche

Veridnderung. ,,Frauen konnten nicht ihre Kleider ablegen und von ihren Vitern oder Minnern

154 Ebd., 32.

56



fortgehen wie Franziskus.“'>> Am Beispiel der Eucharistie entfaltet Bynum, dass Turners Begriff
der Liminalitdt in erster Linie auf Minner zutrifft. Auch wenn die Eucharistie weder ein jahres-
zeitliches Ritual noch ein Lebenskrisen-Ritual ist, so beinhaltet sie doch ein liminales Bild, eine
Umkehrung: der omnipotente Gott wird zum sterbenden Mann. Gleichzeitig ist im Abendmahl
das Symbol des Essens ein Symbol fiir das Leben und die Lebendigkeit, obwohl dort die Hin-
richtung Jesu rekapituliert wird. Durch die Séttigung und die Tatsache des Essens summieren
sich nach Turner der asketische Aspekt - Korperverneinung, speziell durchs Fasten - und der
antidualistische Aspekt - Freude an der Schopfung und an Korperlichkeit - des mittelalterlichen

Katholizismus.

Wenn man Turners Symbolbeschreibung auf das Verhéltnis der Frauen zur Eucharistie {ibertragt,
tauchen diverse Anfragen im Hinblick auf die Prozesse auf, die sich fiir Frauen er6ffnen konnen.
Die Statuserhohung, die sich durch die Eucharistie einstellen miisste, trifft in seltenen Fillen fiir
Frauen zu.'>® Auch wenn es Frauen gab, die Visionen hatten, in denen sie klerikale Inkompetenz
oder Unsterblichkeit anprangerten, so wurden diese Frauen, auch wenn sie in der Vision eine
andere Rolle iibernahmen, doch nicht zum Priester. Hiaufiger jedoch sind die Geschichten iiber
Frauen, die sich nach den Momenten des Einsseins sehnten und dies zu erreichen versuchten,

indem sie eine Flucht aus Sozialstruktur und menschlicher Verantwortung anstrebten.

Bynum kommt also in ihrer Analyse zu dem Schluss, dass Turners Begriff der Liminalitédt in
erster Linie auf Minner anwendbar ist. Fiir die Frauen des Mittelalters jedenfalls bedeutete der
gekreuzigte Christus weder Sieg noch Demut, sondern ,,Menschlichkeit“.157 Sie lebten also aus
ihrer Situation heraus das weiter, was sie gelernt hatten. Es geht hier also um Kontinuitdt und
nicht um Statusumkehrung oder -erh6hung. Bynum betont, wie wichtig es wire, mit den Frauen
und nicht auf die Frauen zu schauen. Wenn man das tut, erscheint das Leben der Frauen nicht als
liminal. Wenn die Frauen, wie iibrigens auch die Minner, von sich selbst als Braut, Mutter oder
Schwester Jesu sprachen, war dies die Fortsetzung dessen, was sie waren; fiir die Ménner war es
dagegen die Umkehrung. Wenn Frauen die Bilder von Essen und von Krankheit in der Eucharis-
tie und in Ekstase aufnahmen, so waren dies Bilder ihrer Korperlichkeit. In der theologischen

und exegetischen Tradition repridsentierten Frauen das Materielle, Korperliche und Begehrliche,

5 Ebd., 41.
156 Hier fiihrt Caroline Walker Bynum besondere Frauen des Mittelalters wie Gertrud von Helfta oder
Lukardis von Oberweimar an, denen in der Eucharistie durch Christus die Erméchtigung erteilt wurde, zu

predigen, zu lehren und zu kritisieren.
"7 Vgl. Caroline Walker Bynum, 1996, 47.

57



wihrend die Minner Seele oder Geist repriasentierten. Bynum fiihrt aus, dass die Frauen, indem
sie sich auf den Weg der Ekstase oder Eucharistie begaben, eine vollstindige Fusion mit den
Todeskdmpfen Christi erlebten, d.h. fiir Frauen war das, was sie erlebten, eine Steigerung bishe-
riger Erfahrung, fiir Médnner war es eine komplette Umkehr. Nur Ménnergeschichten sind ausge-

prigte soziale Dramen; nur Minnersymbole sind wirkliche Umkehrungen.

Bynum widerspricht jedem Versuch, ihre Beschreibung der Frauenbilder zu einem bestimmten
Zeitpunkt entweder allgemein oder vorschreibend auf die westliche Tradition zu iibertragen. Sie
duBert sich auch kritisch in Bezug auf bestimmte undifferenzierte Ansitze der feministischen
Theologie, die ihrer Meinung nach einem bestimmten Stereotyp des ,,Weiblichen* unterliegen,
die sich auch bei Turner wieder finden ldsst, wenn er die Frauen als liminal fiir die Ménner be-
schreibt. Vielleicht, so Bynum in ihrer Schlussfolgerung, sind sowohl das ,,soziale Drama* als
auch das Konzept von van Genneps Schwellentheorie weniger verallgemeinbar, als Turner vor-
geschlagen hat. Sie sprechen auch das komplexe menschliche Erfahrungsspektrum weniger voll-

standig an.

Mit Bynum ist zu fordern, dass gerade, wenn sie vielstimmig, verdichtend und lebendig sind,
Symbole nur dann verstehbar sind, wenn wir den Standpunkt derer verstehen, die an ihnen teil-
nehmen und sie leben, aber auch iiber sie hinweg- und hinaussehen. Insofern, so erwigt sie am

Schluss, sei doch vielleicht ihre Kritik eine, die Turner sich auch selbst gegeben haben konnte.

2.5.5. Conclusio

Bynums Kritik fiihrt zu einer Einschrankung von Turners Sicht auf den Zusammenhang von Ri-
tual und Gesellschaft: An dieser Stelle sei nochmals verwiesen auf das in Kapitel 1.2. aufge-
nommenes Fallbeispiel des Kindstodes. Der mehrdimensionale Zusammenhang von Religion
und Ritual, Ritual und Gesellschaft und die Bedeutung der Dialektik von Kontinuitit und Trans-
formation, der sich aus einzelnen Situationen der Krisenbewiltigung und/oder Standortbestim-
mung im Leben ergibt, soll im Anschluss an Turner gerade auch im Blick auf die Situation der
einfachen Leute betrachtet werden. Denn mit Ritualen, mit denen aus der jeweiligen konkreten
Lebenssituation heraus eine Wirklichkeit belebt wird, die dem Alltagsbewusstsein iibergeordnet
ist, verhilt es sich folgendermaBen: Ein solches Ritual erfiillt nicht nur die gesellschaftliche

Funktion des Einbindens oder Wiedereinbindens in den sozialen oder gesellschaftlichen Rahmen

58



(in diesem Fall berichten die Eltern von der Reintegration Birtes in der Kindergruppe), sondern
auch die religiose Funktion (das Uberschreiten von vorher klar abgesteckten Grenzen). Im Ritual
geht es nicht nur um das gesellschaftliche Verdnderungspotential, sondern eben um den Gesamt-
kontext von Korper, Gemeinschaft, Kosmos und Sprache. Bezug nehmend auf Bynum im An-

18 pbedeutet das, dass sich das Ritual nicht auf gesellschaftspolitische Trans-

schluss an Turner
formationen reduzieren ldsst. Vielmehr eroffnet sich gerade in Situationen, die sich im postmo-
dernen Erlebnis- und Entdeckungsraum auftun, ein Feld von vielschichtigem und vielfaltigem
Transformationspotenzial, das in seiner Differenziertheit ernst genommen und auf den unter-
schiedlichen Ebenen hinsichtlich der praktischen Arbeit mit Ritualen integriert und reflektiert

werden will.

158 Victor Turner selbst hat in seinen Ausfithrungen zur ,,Communitas® immer wieder Bezug auf die existenzielle
Qualitdt genommen, die diese aufweist. Da sie den ganzen Menschen betrifft, der in Beziehung mit ganzen anderen
Menschen steht, entstehen aus diesen Beziehungen Symbole, Metaphern und Vergleiche, deren Ergebnisse Kunst
und Religion, nicht rechtliche und politische Situationen sind. Turner, 1969/89, 125.

59



3. Ritual im Kontext

Rituale bewegen sich zwischen Sprachlichkeit, Gesellschaft, Religion und Geschlechtlichkeit.

3.1. Erste Reflexion

In der Reflexion iiber die Bedeutung von Ritualen ist mein wissenschaftlicher Standort ein dop-
pelter, die Perspektive zugleich eine von innen und von au3en. Mit dem Blick ,,von auBlen* sehe
ich als Theologin auf eine Tradition in ihren historischen und kulturellen Zusammenhéngen. Zu-
gleich schaue ich auf diese Tradition als Seelsorgerin und Therapeutin mit einem Erkenntnisinte-
resse, das nicht nur das Kennenlernen spezifischer Rituale, sondern auch das Interesse an deren
Fortbestand bzw. Weiterentwicklung/Ausweitung artikuliert. Diese Wissenschaft ist also, wie
jede andere auch, perspektivisch und nicht wertfrei. Die Erfahrung aus Therapie und Seelsorge,
dass Interventionsformen vor allem dann wirksam sind, wenn sie nicht ausschlieBlich auf das
reflexive Erkennen und das Benennen von Veridnderungsschritten bauen, fiihrt zur Beschiftigung

mit Ritualen.

Die Beriicksichtigung von Ritualen in der therapeutischen und seelsorglichen Praxis fiihrt zur
Entwicklung neuer Formen und Modelle des Umgangs mit Krisen und Stagnation in schwierigen
Lebenslagen, in Situationen des Ubergangs, der Grenziiberschreitungen und der Wandlung. Mei-
ne Ausgangsfrage lautete: Was ist ein Ritual und in welchem Zusammenhang steht es mit Thera-
pie, Seelsorge und Beratung?'™® Mit dieser Ausgangsfrage jedoch wurde ich schnell in Frage
gestellt, denn einige WissenschaftlerInnen, die iiber Ritual-Theorien arbeiten, kritisieren zuneh-
mend den Ansatz bzw. die Herangehensweise, das Ritualgeschehen iiber fixierende Definitionen

zu erforschen.

Rituale sind zum Gegenstand umfassender Reflexionen geworden, die teilweise der postmoder-
nen Abneigung gegen jede Theoriebildung folgen und sich auf konkrete ,,Mikrostudien* be-
schrinken, die teilweise dennoch zu nichts anderem als zur Theoriekonstruktion fithren. Genau

in diesem Ambivalenzgefiige bewegt sich dieses Forschungsprojekt. Mitten in der Beschreibung

' Die Weiterfiihrung des Wortstammes Riz-us durch “ual“ (Ordnung, festgelegter Ablauf) fiihrt zur Sinnbildung.
Gisula Tscharner beschreibt Ritual als sinnvertiefende symbolische Handlung in festgelegter Ordnung, 2004, 15.

60



eines bestimmten Forschungsansatzes befindet man sich bei der konkreten Anwendung, bei der

Frage nach der Gestaltung von teilweise bekannten, teilweise noch zu entwickelnden Ritualen.

In den neueren Ansitzen geht es bei der Bestimmung des Rituals darum, es als Praxis des kom-
munikativen symbolischen Handelns zu verstehen, die sich meistens in Kontrast zu anderen
Handlungen konstituiert. Damit wird die alte Frage “Was ist ein Ritual?* von einer neuen Frage

abgelost, namlich: ,,Was tun rituelle Handlungen, das andere Handlungen nicht tun kénnen?*

Eine erste mogliche Antwort wire: Sie verdndern Wirklichkeit, indem sie Wirklichkeit schaffen.
Dieses Schaffen von Wirklichkeit geschieht in einem zirkuldren Prozess. Ein Ritual versteht sich
selbst als angemessene Antwort auf konkrete Umstidnde — auf einen Platz, ein Ereignis, einen
Zeitpunkt —, und in diesem Schaffen wird wiederum eine eigene Ordnung hergestellt. Hier gerit

somit der performative Charakter der Rituale in den Fokus.'®

In dem Herstellen dieser Ordnung
geht es um das Zusammenfiigen der vier Hauptsphiren menschlicher Erfahrung: Korper, Ge-
meinschaft, Kosmos und Spracheml. In diesem Miteinander und Ineinander von leiblicher Erfah-
rung, Gemeinschaftserfahrung und Transzendenzerfahrung'® wird das Zentrum ritueller Erfah-
rung im Transzendierungsprozess sichtbar. Bell entwirft in diesem Zusammenhang eine Ordnung
des Passens, des Zueinanderpassens eben dieser Hauptsphiren menschlicher Erfahrung.163 Da
wir in einer Zeit leben, in der die Auswirkungen der Aufkldarung dazu fiihrten, dass moglichst
alle Lebensvollziige in eine rationale Sprache iibersetzt werden, in der aber zugleich die Dialek-

tik der Aufkldrung présent ist, werden Ritualisierungen fiir das individuelle und gesellschaftliche

kommunikative Handeln durchaus eingefordert.164

Eine zweite Antwort wire: Rituale haben in der Regel einen heilenden und l6senden Effekt, der

sowohl durch die Haltung und Einstellung der Teilnehmenden als auch durch die Haltung der

'% Catherine Bell, 1992, 109.

' Catherine Bell spricht hier nur von drei Sphiren und klammert die Sprach- und Darstellungsebene aus. Wie sich
in der Geschichte von Nils Abschied zeigte, ist jedoch gerade das Sprechen und Darstellen wesentlicher Bestandteil
des Rituals.

"2 Der von den Italienerinnen geprigte Gedanke, dass der symbolische Wert, den wir der Umwilzung, die gegen-
wirtig zwischen den beiden Geschlechtern geschieht, beimessen, entscheidende Orientierung fiir ein mogliches
Transzendenzverstiandnis gibt, ist hier wegweisend fiir das Herangehen an den Begriff ,,Transzendenzerfahrung®, s.
auch Andrea Giinter, 2003, 249 und Luisa Muraro, 1999, 179 ff.

19 ygl. Catherine Bell, 1992, 222.

1% Das weitgeficherte Spektrum der heute unterschiedlichsten Rituale beinhaltet leider auch Schaden anrichtende,
Unbheil hervorbringende (z.B. ,,schwarze Magie*, missbrauchliche Ritualhandlungen) und sinn-entleerte Rituale
(z.B. religiose Rituale wie Konfirmation oder Abendmahl, wenn diese von den Teilnehmenden nicht mit Sinn gefiillt
werden).

61



RitualeleiterInnen beeinflusst und verstirkt wird. ,,Welche Formen (6ffentlicher) Rituale kann
man heute erfinden, um mit Gefiihlen, mit Angst, Verlassensein, Erinnerung, Liebe und Tod um-
zugehen, und wer sollte sie erfinden?*'® Diese Frage, die 1998 von Copane aus Litauen der
Zeitschrift Lettre anldsslich der Preisausschreibung fiir den internationalen Essay-Wettbewerb
vorgeschlagen wurde, trifft den Nerv der Zeit. Doch die Frage, wem die Erfindung von Ritualen
zu tiiberlassen sei bzw. welche Handlungen, die neue symbolische Formen und Bedeutungen

implizieren, sinnvoll seien, bedarf griindlicher Reflexion und Auseinandersetzung.

Wichtig fiir diese Untersuchung nun ist, dass auf dem Hintergrund des Herstellens einer Ord-
nung, in der die vier Sphiren

e Korperlichkeit,

e (Gemeinschaft,

e Sprachlichkeit/Sprechen und

e Kosmos
zusammenpassen, auf die sozialen und geschlechtsspezifischen Besonderheiten geachtet wird.
Warum ist das so? Solange Geschlechterdifferenz, Geschlechtsidentitit und Geschlechterver-
hiltnisse gesellschaftlich wirksam sind, macht es Sinn, von Frauen und Minnern als je eigener
Gendergruppe zu sprechen. Als je eigene Gruppe weisen sie so viele Gemeinsamkeiten auf, dass
sie als gesellschaftliche Gruppen unterschieden werden konnen und miissen. Natiirlich gibt es
innerhalb dieser Gruppen duferst differenzierte Identitdten und Lebensformen, damit also unter-

schiedliche Auspridgungen von ,,Weiblichkeit* und ,,Minnlichkeit*.

Zugleich ist aber innerhalb der Gender-Theorien eine lebhafte Diskussion dariiber im Gange, ob
Geschlechterdifferenzen erst dadurch erzeugt werden, dass sie zum Erkenntnis- und Forschungs-

gegenstand gemacht werden.'®

Butlers Argumentation beruht auf der Sprachphilosophie des
franzosischen Philosophen Michel Foucault. Sie geht davon aus, dass sowohl das biologische als
auch das soziale Geschlecht (Sex und Gender) soziale Konstrukte sind; daher pliddiert sie fiir
spielerische Uberschreitungen der geschlechtsgebundenen Normen und Zuschreibungen, z. B.
durch Theater, Parodie, Travestie und verschiedene ,,Quer-Praktiken. Die Dekonstruktions-

Theorie wurde vielfach kritisiert und differenziert.'®”’

165 Corina Caduff/Joanna Pfaff-Czarnecka, 2001, 7.
1% Vgl. hierzu Judith Butler, 1991, insbesondere 2002, 307 ff.
17 Vgl. Marianne Kriill, 2002.

62



An dieser Stelle soll an die Debatte um den Korper angeschlossen werden. Er wird als eine Art

«168 yerstanden. Schlussendlich werden bestimmte soziale

»charnier von Struktur und Subjekt
Verhiltnisse in den Korper aufgenommen, d.h., die meisten Frauen und Minner verkorpern auch
heutzutage noch bestimmte Vorstellungen von Weiblichkeit und Minnlichkeit; dies wiederum

findet sich im Ritual wieder.

Zum einen fuflt diese Untersuchung also auf der Erkenntnis, dass es keine Existenzweise zwi-
schen den vier Sphéren gibt, die neutral oder ohne symbolische Orientierung an der Wahrneh-
mung von Geschlecht stattfindet.'® Es gibt keine Partizipation am Ritual, auch keine wissen-
schaftliche Beschiftigung mit eben diesem, ohne die Genderthematik im Blick zu haben. Denn
die Nicht-Thematisierung von Geschlecht bedeutet Androzentrismus und bringt Zuschreibungen

mit sich, die ,,das Minnliche* als Norm und ,,das Weibliche* als Abweichung verstehen.!””

Zum zweiten richten Symbole die Aufmerksamkeit von Frauen und Ménnern auf einen Punkt,
der jenseits ihrer gewohnlichen Alltagserfahrung liegt. In diesem Spannungsfeld sind die Symbo-
le und dann auch die Rituale vielbedeutend, d.h. sowohl die Geschlechterebene als auch der so-
ziale Status sind nicht unbedingt festgeschrieben, sondern vielmehr variabel, beweglich und

transformierbar.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, die Rolle und das Selbstverstidndnis der RitualeleiterInnen
im Blick zu haben, weil sich mit deren Perspektive ein ganzer Kosmos von Welt und Korper
auftut. Darum habe ich mich fiir diese Studie entschieden, Expertlnnen zu befragen, die aus ei-
gener Sichtweise Wirklichkeit symbolisieren und je eigene Wirklichkeit und Sinnhaftigkeit da-
mit herstellen. Es ist davon auszugehen, dass Rituale aus dem seelsorglich-therapeutischen Kon-
text dazu beitragen konnen, die theoretische Reflexion von Ritualen zu vertiefen. Ritual als eine
Durchfiihrungsweise der Sprache und nonverbaler Symbolik, die auf Verankerung der Verinde-
rung im Unbewussten, im Symbolischen und auf eine Veridnderung des Alltagsbewusstseins und
der Gefiihlswelt der Klientlnnen abzielt, findet in einem jeweiligen gesellschaftlichen und kultu-

rellen Kontext statt, den es immer wieder zu explorieren gilt.

1% paula-Trene Villa, 2000, 20.
' ygl. Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999.
"7 Vgl. hierzu Hedwig Meyer-Wilmes Definition von ,,patriarchal“, 1990, 81 ff.

63



3.2. Ritual und Gesellschaft — Gesellschaft und Ritual

“The meaning of ritual is deep indeed.

He who tries to enter it with the kind of perception

that distinguishes hard and white, same and different,

will drown there.

The meaning of ritual is great indeed.

He who tries to enter it

with the uncouth and insane theories of the system-makers
will perish there.

The meaning of ritual is lofty indeed.

He who tries to enter with the violent and arrogant ways of
those who despise common customs and consider
themselves to be above other men will meet his

downfall there.”

Xunzi (third century B.C.)""!

Schon die bloBe Erwihnung des Wortes ,,Ritual“ sei eine Herausforderung, so Richard Schech-
ner in seinem Aufsatz ,,Die Zukunft des Rituals“.!”? In verschiedenen Kontexten wird das Ritual
so unterschiedlich eingeordnet — als Konzept, Praxis, Prozess, Ideologie, Verlangen, Erfahrung,
Funktion —, dass seine Bedeutung am Ende vor Uberfrachtung zu schwinden droht. Die alte

Weisheit des Chinesen Xunzi nun bietet drei praktische Schritte an, uns dem Ritual zu ndhern.

Erstens warnt er vor einfachen hermeneutischen Reduzierungen dieses komplexen Phinomens,
zweitens moniert er, dass elaborierte Theorien iiber diesen Gegenstand uns nur von der Realitét
wegfiithren werden, drittens erinnert er uns, dass wir Ritual nie begreifen werden, wenn wir auf
andere Menschen herabschauen und von der Warte einer intellektuellen oder beobachtenden

Uberlegenheit aus deren Aktionen beurteilen.'”

7! Catherine Bell, 1992, 3.
172 Richard Schechner, 2000, 229.
' Vgl. Catherine Bell, 1997.

64



Wie definiert sich das Ritual, gerade wenn es die Beziehung zu etwas Heiligem aufbaut? Steht es
nicht gerade dafiir, dass diese Beziehung fiir Menschen sinnfillig wird oder werden kann? Bei
der Betrachtung verschiedener Rituale wird deutlich, dass die Barrieren zwischen dem Weltli-
chen und dem Heiligen wie auch die zwischen Arbeit und Spiel durchlédssig und kulturspezifisch
sind. Ausgangspunkt fiir Rituale sind hédufig Erfahrungen der Zerriittung, Ambivalenz und Tur-
bulenz. Bei den darauf reagierenden Interaktionen geht es fast immer um Ausdrucksfindung,

Verortung, Verwandlung oder Distanzierung.'”*

Ausgangspunkt dieser Untersuchung ist die Erkenntnis, dass die Beschiftigung mit dem Ritual
keine riickwirtsgewandte, antimodernistische und anitaufkldrerische Aktion ist”s, sondern im
Gegenteil in die Zukunft weist, in modernen Kontexten verwendet werden kann und der Klidrung
und Aufkldrung dienlich ist. Auch wenn die Weisheit Xunzis aus einer Zeit vor 2300 Jahren
stammt, legt sie uns auch heute noch nahe, dem Ritual die Bedeutung und Kraft zuzugestehen,
die es fiir gesellschaftliche und personliche Prozesse hat, ohne Engfithrung, ohne Diinkel, ohne
Uberfrachtung und ohne Uberhohung. Das ist ein diffiziles Unterfangen, denn Rituale sind unab-
dingbarer Bestandteil des Gesamtgefiiges menschlichen Denkens und Handelns in der (moder-
nen) Gesellschaft. ,,Eines der ernsten Probleme unserer Zeit ist das Schwinden des Verbunden-
seins durch gemeinsame Symbole [...]. Wenn iiberhaupt Kommunikation stattfinden soll, miissen
strukturierte Symbole zur Verfiigung stehen; und wenn religiose Kommunikation moglich sein
soll, muss die Struktur der Symbole etwas zum Ausdruck bringen konnen, was fiir die soziale
Ordnung relevant ist [...]. Wer das Ritual verachtet, hingt in Wirklichkeit im Namen der Ver-
nunft einem hochst irrationalen Kommunikationsbegriff an.“'’* Douglas betont die Notwendigkeit
von Ritualen fiir das soziale und religiose Leben — bis hin zu dem Punkt, an dem das Uberleben
religioser Lebensformen moglicherweise davon abhiéngt, ob ,,strukturierte Symbole* zur Verfii-
gung gestellt werden. Diese strukturierten Symbole miissen etwas zum Ausdruck bringen kon-
nen, ,,was fiir die soziale Ordnung relevant ist. Das heilt, wir konnen Ritualisierungen weder
ignorieren noch sind Ritualisierungen um ihrer selbst willen sinnvoll, da die Gemeinschaft einen

wesentlichen Faktor in dem Ganzen spielt. Gesellschaften lassen sich heute als eine Art Flicken-

17 Richard Schechner reduziert dies einseitig auf Hierarchisierung, Territorialisierung, Sexualitit und Paarung.
Schechner, 2000, 232.

15 S0 z. B. Mario Erdheim, 2001, der Rituale und Ritualisierungen als Machtmittel in unserer Gesellschaft ansieht.
Damit werde dem Subjekt seine Autonomie verwehrt. Seine Devise ist demnach, in Anlehnung an Freud: ,,Wo Ritu-
al ist, soll Bewusstheit werden®, 169 ff.

'7® Mary Douglas, 1974, 11, 58.

65



teppich unterschiedlicher Strukturierung von Wirklichkeiten mit je eigenem Recht beschreiben,

in denen auch jeweils Rituale ihren eigenen Platz haben'”’.

Das Ritual eroffnet den Menschen die Moglichkeit, die zu direkte und spontane Konfrontation
mit einschneidenden Ereignissen zu gestalten. Rituale sind Briicken und/oder Gelédnder, also zu-
verldssige Handlungen, die Menschen {iber stille, gefdhrliche oder auch freudig bewegte Wasser
tragen.'” Benachteiligte Einzelne oder Gruppen konnen daher eine aktivere Rolle in der Gesell-

schaft iibernehmen; besonders bei Frauen findet sich diese Position hiufig.

Lewis bringt als Beispiel das islamische Somalia'”, in dem eine starke Hierarchie zwischen
Minnern und Frauen herrscht und die Frauen so gut wie keine offentliche Macht haben. Ver-
starkt wird dies noch durch die Polygamie, die innerhalb der Familieneinheit einen hohen Grad
an Spannung erzeugt. Dieses soziale Setting stellt den Kontext bereit fiir die Besessenheit von
bosartigen Ddmonen, genannt Sar. In dem Moment, in dem Frauen vom Didmon besessen sind,
fangen sie an, Luxusartikel und Essen zu verlangen, zu denen sie normalerweise keinen Zugang
hatten. Sie benutzen eine Sprache, die normalerweise den Minnern vorbehalten ist. Die Ménner
versorgen die Frauen mit dem Essen und den Luxusartikeln, die der Ddmon verlangt. Das Be-
setztsein kann nur gelost werden, indem der Ddmon gefiittert und zuletzt, indem eine Schamanin
bestellt wird. Nur Frauen, die schon einmal vom Damon besetzt waren, konnen die Aufgabe der

Schamanin iibernehmen und dieses Besetztsein heilen.

In diesem Beispiel wird die Besetzung der Frau mit Machtlosigkeit gleichgesetzt. Die Besetzung
stellt ein Mittel der Herausforderung an das System her. Von einer funktionalistischen Perspekti-
ve her kann es als Ventil fiir gesellschaftlich aufgebaute Spannung gesehen werden. Das System
wird auf kontrollierte Weise herausgefordert und schlussendlich veridndert. Zugleich erlaubt die

Besetzung den Frauen, ein bestimmtes Mal3 von Macht zu erlangen.

Das Beispiel von Lewis ist ein Ritual, weil im Prozess die drei Phasen der Ablosung, des Chaos

und des entstehenden Neuen sichtbar werden: Die Frauen werden vom Didmon besetzt (Tren-

"7 Susan Langer beschreibt das menschliche Leben als mit Ritual durchsetzt. “Das menschliche Leben ist ein verwi-
ckeltes Gewebe aus Vernunft und Ritus, Wissen und Religion, Prosa und Poesie, Tatsache und Traum.*“ Langer,
1992, 55.

'8 Richard Schechner, 2000, 233 ff.

17 Vgl. Toan Myrddin Lewis, 1980.

66



nungsphase), sie schliipfen in der Rolle des Ddmonen in ungekannte Verhaltensweisen (Schwel-
lenphase), in der Neuorientierungs-/Reintegrationsphase werden sie geheilt, sind dann verdndert

und durchaus auch in der Lage, eine andere gesellschaftliche Rolle einzunehmen.

Es stellt sich hier die Frage, inwieweit Rituale nicht in jedem Kontext und in allen sozialen Zu-
sammenhiéngen, in denen sie entwickelt werden, eine eigene Durchlissigkeit zur Macht entfalten,
da sie, wie Turner gezeigt hat, einen Raum antistruktureller Verspieltheit eroffnen.'® Das Bei-
spiel zeigt, dass es im Ritual moglich ist, diese Durchldssigkeit zu Macht und gesellschaftlicher
Rolle zu entwickeln, und zugleich wird deutlich, dass ungeahnte und ungekannte Verhaltenswei-

sen zu neuen Ufern hinfithren.

Rituale sind Schopfungen der Kultur, Gesamtkunstwerke, die als kulturelle Schopfungen auch
der Kulturkritik unterzogen werden. Moglicherweise sind sie ein sehr geeigneter Sozialisations-
mechanismus fiir einzelne Gruppierungen der Gesellschaft. Das heif3t, sie sind daran beteiligt,
Menschen darauf vorzubereiten, die Bedeutungen der Gruppe zu verstehen, ihre Traditionen auf-
zugreifen und jene sozialen Rollen auszufiillen, die fiir ihren Bestand als wesentlich erachtet
werden. Sehr viele Rituale, insbesondere Initiationsriten und andere Ubergangsriten, erdffnen
diverse Definitionen von Macht und Status und ermdoglichen Definitionen von Geschlechteriden-

titit und gesellschaftlichen Rollen.'™'

Ausgehend von der Macht der sozialen und individuellen Bedeutungskonstruktionen, die fiir die
Entstehung und den Umgang mit Ritualen wesentlich sind, liegt dieser Untersuchung an einer
kritischen Revision eben dieser. Hier befindet sie sich im Ubergang zur Verhiltnisbestimmung
Ritual - Religion, da religios eingebundene Menschen aus manchen Religionen hier widerspre-
chen. Sie sehen das Ritual als Geschenk der Gotter oder Ahnen, das ihnen iibermittelt oder als
Teil ihrer Religion mitgegeben wurde. Dadurch ist das Ritual als solches nicht anfechtbar oder in
Frage zu stellen. Auch hier gilt: Gesellschaftlich spielen Rituale nach wie vor eine grofle Rolle
und es ist eine kulturelle Aufgabe, diese zu tradieren, zu fordern, zu unterstiitzen und weiterzu-

entwickeln.

"% Hierzu gibt es Gegenstimmen, die behaupten, dass Ritual als Handlung eben nichts mit Religion zu tun habe, so
z.B. Jerzy Grotowski, 1996.

'8! Siehe hierzu Kapitel 3.4. Ritual und Gendertheorien — Gendertheorien und Ritual, S. 75 ff. Gregory Bateson und
Margaret Mead gehorten zu den ersten Anthropologlnnen, die Definitionen von Macht und Status, die durch die
Ubernahme von Geschlechterrollen entstehen, vorschlugen. Sie entstanden weitgehend aus ihren Untersuchungen
der Rituale in traditionellen Gesellschaften; vgl. Bateson, 1987, 24 ff.

67



3.3. Ritual und Religion — Religion und Ritual

,Gewisse Illusionen sind nur dann nutzbringend, wenn wir sie als Symbole auf dem Weg zur
Wirklichkeit betrachten — zu unserer wahren Wirklichkeit. Genau darin liegt die Kraft aller Initi-
ationen und Rituale: Sie ermé6glichen uns den Ubergang von den Illusionen, die wir iiber unser
geringes Selbst machen, hin zur Realitét eines grofleren Selbst, unserer groferen Kraft. Sie be-
freien uns von unserer Kleingeistigkeit, von dem, was Camus ,,unser gedemiitigtes Wissen*
nannte, und sie erlauben uns das zu sein, was wir wirklich sind, von dem wir manchmal glauben,
es zu sein, jenes Etwas, das wir in der Liebe zu erhaschen suchen, etwas Mysterioses und Erha-
benes, das in der Lage ist, aus der Wildnis der Erde und den dunklen Orten unseres Bewusstseins

Zivilisationen zu erschaffen (Ben Okri)lgz.

Ritual ist unabdingbarer Bestandteil des gesamtgesellschaftlichen Zusammenhangs. Ritual ist fiir
Religion konstitutiv, wihrend Religion im Ritual ihren Ausdruck findet. Zugleich ist aber der
Versuch, den Gegenstand der Religion zu bestimmen, ein gefihrliches Unterfangen'®’. Eins ist
relativ klar zu bestimmen: Symbolisierung und Kommunikation sind ein wesentlicher Aspekt der

symbolischen Aktion, die das Ritual ausmacht: Es geht beim Ritual um Sinnstiftung.184

Besonders hinsichtlich dieser Dimension ist Ritual ein sehr vielschichtiges Unterfangen: Rituale,
die Kontakt mit dem Bereich des Transzendenten'®’ herstellen, sind hier von Interesse. Wenn
Religion als das Verhiltnis zu dem, was uns unbedingt angeht, bezeichnet wird, wird eine be-

stimmte Beziehung des menschlichen Geistes zum Unbedingten vorausgesetzt.

Was aber nun macht Religion in ihrer Verhéltnisbestimmung zum Ritual aus? ,,Religion* hat
zwel lateinische Wurzeln, re-legere - wieder von neuem lesen, in Gedanken durchgehen -, und

re-ligare - anbinden, binden -, was zur spiteren Bedeutung fiihrte, ,,sich mit Gott verbinden®, als

186

Riickbindung an eine grof3e Urkraft. ”> Religion als Riickbindung ermoglicht die Verbindung mit

182 Ben Okri, 1998, 4.

'8 VoI, Hubert Knoblauch, 2009, 43 ff.

184 . . . . . . . .. .
Wenn in der Sozialwissenschaft von Ritualen die Rede ist, geht es in erster Linie um Struktur und Ordnung in

der Gesellschaft. Insbesondere der chaoszihmende und ordnungsstiftende Aspekt der Rituale wurde in der sozial-
wissenschaftlichen sowie anthropologischen Analyse als Verstirker fiir die soziale Integration und als Zelebrieren
der Gesellschaft selbst gesehen, vgl. Emile Durkheim, 1912/1996.

"% Vgl. zum Zusammenhang von Religion und Transzendenz, Hubert Knoblauch, 2009.

'% Vgl Gisula Tscharner, 2004, 15.

68



,Etwas“. In der jiidischen und christlichen Tradition ist das dezidiert Gott, in manchen Religio-
nen handelt es sich um Gotter und/oder Ahnen, in anderen ist es die Beziehung zum Kosmos als
Raum, in dem Grenzen weit werden und offenes Land auftaucht. Religion als Symbolsystem ist
in diesem Fall die Folie fiir das, was den Raum eines Rituals absteckt und ermoéglicht, Grenzen
zu iiberschreiten, Verdnderung zu bewirken und (Neu)bindung zu ermoglichen. Mit Symbolsys-
tem ist hier ein System gemeint, das Symbole, also fassbare Formen von Vorstellungen, wahr-
nehmbare Formen von abstrakten Gedanken aus Erfahrungen ableitet bzw. fiir neue Erfahrungen
offnet. Diese Symbole driicken das jeweilige Leben aus und zugleich 6ffnen sie das Leben fiir

neue Dimensionen.

Mary Douglas hat in ,,Natural Symbols* herausgearbeitet, dass rituelle Praktiken und religiose

187 erklirt werden konnen. Das eine Bei-

Erfahrungen als zwei miteinander verwandte Modelle
spiel hierfiir ist die Reinheitsregel, die starke Verbindung zwischen der gesellschaftlichen Kon-
trolle und der Korperkontrolle der Einzelnen. Das andere ist der Zusammenhang zwischen Raster
und Gruppe. Je hoher und strenger eine Gesellschaft strukturiert ist, desto schwécher und weni-
ger ausgepriagt werden die religiosen Erfahrungen sein. Umgekehrt gilt: je weniger strukturiert

eine Gesellschaft ist, desto ausgeprigter werden sich Formen der Religion finden lassen.

Grundsitzlich ist im Anschluss an Douglas davon auszugehen, dass Rituale in ihren verschie-
densten Ausformungen Kommunikation leisten, ohne die Gesellschaft und Kultur gar nicht
denkbar ist. Religion tridgt nun zu diesem Kommunikationsakt entscheidend bei. Zum einen geht
es im Ritual um Sinndeutung von Welt, zum anderen wird im Ritual ein Menschenbild symboli-
siert, das sehr stark auf Sinnfragen und Kontextualitit hin ausgerichtet ist. Die Fragen nach dem
grofen Ganzen und nach Ursprung und Herkunft, die zur jeweils gelebten/praktizierten Religion
dazugehoren, betreffen auch das Ritual. Wenn die Fragen ,,Wer bin ich?%, ,,Was ist meine Be-
stimmung?*, ,,Woher komme ich?*, “Wohin gehe ich?** gestellt werden, gibt es je nach religio-
sem Hintergrund viele Moglichkeiten, im Ritual zu antworten oder zumindest weiter zu fragen.
Das Ritual kann die weltliche Ordnung voriibergehend aufheben und eine Verbindung mit dem
grofleren Ganzen herstellen. Ritual und Religion sind unmittelbar verbunden und verkniipft. Die-

.. . . .. 1
se These ist in gewisser Weise anachronistisch.'®®

'87 siehe zu Mary Douglas auch Kapitel 3.2., S. 64 ff.

"% Die gegenwiirtigen Ritualtheorien gehen hiiufig von einem Ritualbegriff aus, der nicht unmittelbar mit Religion
verbunden ist. ,,Das Wort Religion kommt zwar in heutigen Untersuchungen noch immer vor, spezifische Riten aber
und das Ritual im Allgemeinen werden kaum mehr als ausschlieBlich religiose Phinomene betrachtet. Andrea
Belliger/David J. Krieger, 2003, 7.

69



Auch wenn diverse Ritualtheorien, die sich teilweise aus den einzelnen Disziplinen wie Soziolo-
gie, Politologie, Medien- und Kommunikationswissenschaften, Psychologie, Theaterwissen-
schaften und Kulturwissenschaften entwickelt haben, das Ritual hdufig als Phdnomen sui generis
betrachten, so ist doch wichtig, die Bezogenheit von Ritual und Religion nicht aus den Augen zu

verlieren.

Ritual als ,,geordneter Ablauf symbolischer Handlungen“lgg; diese Definition fokussiert den
Kern dieser Untersuchung: Die Komplexitit der erlebten Alltagswirklichkeit und der iiber den
Alltag hinausweisenden symbolischen Ordnung, die sich im Prozess der Symbolisierung auftut,
eroffnet neue Welten: der Ablauf symbolischer Handlungen bezieht sich nicht nur auf die einzel-
nen Aspekte der eigentlichen Prisentation des Rituals, sondern auch auf dessen Vorbereitungs-
prozess und dessen Nachwirkungen bzw. die Reintegration in das tégliche Leben. Wenn ich Re-
ligion auf die Wurzel re-legere (wieder von neuem lesen, in Gedanken durchgehen) beziehe,
entwickelt sich ein Geriist moglicher neuer Lesarten, die durch den unmittelbaren Zusammen-
hang von Ritual und Religion entstehen. Diese neuen Lesarten beziehen sich auf das je eigene
Erleben der Ritualteilnehmenden und auf das Zusammenleben von Menschen in ihren Beziehun-
gen. Die neuen Lesarten zielen auf Verankerung der Verdanderungen und Wandlungsmoglichkei-
ten, die im Symbolischen, im affektiven Leben der KlientInnen und im Alltagsbewusstsein statt-

finden und ihren Ausdruck finden.

Neuerdings wird von verschiedenen Seiten gefragt ob der Begriff ,,Religion® im Zeitalter der
Spiatmoderne nicht eine solche Transformation durchmacht, dass in gewisser Weise der Begriff
der Spiritualitit zutreffender und passender fiir das, was mit re-ligio urspriinglich gemeint sein

konnte, ist'?

. Die These Hubert Knoblauchs in Bezug auf das Nachlassen der kirchlichen Reli-
giositidt und das Aufblithen populérer Religion besagt: Immer mehr wird beim Praktizieren der
,populdren Religion* auf straffe kirchliche Organisation verzichtet, die Ausrichtung ist ganzheit-
lich und es wird groBer Wert auf die subjektiven Erfahrungen der Transzendenz gelegt. Die
Formen und Inhalte sind haufig kulturell geprégt, so dass die sprachliche Wendung zur Spiritua-
litdt Ausdruck einer grundlegenden Transformation von Religion sein kann, die sich an die ge-

genwirtige postindustrielle Gesellschaft anpasst.

'% S0 die naheliegende Definition von Cornelia Vogelsanger, 2002, 42.
1% Vgl. Hubert Knoblauch, 2009, 40 ff.

70



Hier soll jedoch fiir die folgende begriffliche Zuordnung pléddiert werden: Spiritualitét 1dsst sich
bezeichnen als die Konfessionen und Religionen iibersteigende Suche nach Sinn und Wahrheit,
nach erfahrbarem Ganz- und Heilwerden mit Kontingenzbezug und ist inzwischen zu einem
Sammelbegriff fiir die Suche nach einen transzendenten Urgrund des Lebens und die Anbindung
an ihn geworden. Sie begegnet uns nicht nur aulerhalb der Kirchen, sondern ist auch innerhalb

191

von ihnen zu finden.””" Die Einschitzung des Phidnomens der Spiritualitit durch die christliche

Theologie fillt sehr unterschiedlich aus:

Einerseits wird ein Verlust und Verfall der Sprache sowie eine Entsubstantialisierung des Glau-
bens beklagt'®?, zugleich wird Spiritualitit als neu zu entdeckende Ressource aus der evangeli-
schen Tradition heraus betrachtet, dazu gehoren dann “Leben aus dem Glauben, Leben in Dank-
barkeit, Beten und Tun des Gerechten“.'”*Andererseits wird positiv bewertet, dass Menschen im
Phénomen der Spiritualitdt neue kreative Wege suchen und finden." In dieses Spektrum fillt
dann auch die Bezeichnung von Spiritualitit als eine Art noch ungeformter Religion, die in der

Begegnung mit christlicher Tradition vertieft und gestaltet werden kann.

Die ,,Wiederkehr der Religion“195 beinhaltet eine gestiegene Bereitschaft vieler Menschen, sich
auf religiose Themen einzulassen. Dazu gehort auch die Offenheit Ritualen gegeniiber. Die Kon-
sequenzen fiir den alltdglichen Lebensvollzug aulerhalb der therapeutischen oder seelsorglichen
Settings, in denen mit Ritualen gearbeitet wird, sind vielféltig: Die Seele wird stiller, ungeklarte
Fragen 10sen sich, die Fragen werden anders oder gar nicht mehr gestellt, das Urvertrauen ins
Leben, in die den Menschen je eigenen Potentiale und Ressourcen, wird grofler und die Bezie-
hungen zu den einzelnen Menschen, die im jeweiligen System eine Rolle spielen, verdndern sich.
Das Wichtige im Verlauf ist die Erfahrung, dass sowohl RitualeleiterInnen als auch KlientInnen
nicht den gesamten Prozess beeinflussen konnen. Es geht immer wieder um die Riickbindung,
die Moglichkeit, bestimmte Dinge nur im Vertrauen auf das, was nicht beschreibbar ist, gestalten
zu konnen. Und es geht um die Moglichkeit der Neuorientierung in Herz und Verstand, so dass
die Perspektive auf Dinge sich verdndert und damit nicht nur eine neue Sichtweise ihren Platz

hat, sondern auch Verwandlung und neues Leben stattfindet. ,,Rituale sind also Inszenierung von

1'ygl. Matthias Kroeger, 2005.

12 ygl. Ulrich H. J. Kértner, 2006, 26.
13 Bbd., 95 ff.

19 Vgl. Matthias Kroeger, 2005.

13 Wolfgang Huber, 2006.

71



«196

Zeitlosigkeit. In diesem Versuch der Verewigung duBert sich das, was gemeinhin als ,.reli-

gio* bezeichnet wird."”’” Dazu passt die These von Hubert Knoblauch: ,,Die Entgrenzung der

Religion [...] verwischt dieses System und fiihrt zur Ausbildung einer populiren Religion.«'*®

3.3.1. Lutz Friedrichs — Kasualpraxis in der Spidtmoderne

Es wiirde den Rahmen dieser Abhandlung sprengen, die gesammelten Studien und Abfassungen
der letzten Jahre zur Kasualpraxis zu betrachten, schlielich geht es bei meiner Herangehenswei-
se primir um den seelsorglich- therapeutischen Fokus, nicht so sehr um die Handlungsperspekti-
ven fiir die kirchliche Kasualpraxis. Dennoch sei an dieser Stelle von Religion und Ritual auf
die von Lutz Friedrichs verfasste Studie zu einer Praktischen Theologie der Uberginge verwie-
sen, da sein Ansatz viele Uberschneidungen im Hinblick auf die Ritualtheorie und den Raum, in

dem er diese ritualtheoretischen Rekonstruktionen er6ffnet, mit dieser Untersuchungen aufweist.

Er bezieht sich auf Dieter Lenzen, der von Kasualien als ,,rituelle Exile* und auf Victor Turner,
der von ,,Seklusionshiitten* spricht, um die Kasualien als religiose Ubergangsrituale zu verifizie-
ren. Zugleich stellt er einen Bezug der Kasualien zur literarischen Spdtmoderne her, die den
Blick offen hilt fiir das Leben als Fragment. Er bezeichnet Autorlnnen der Spidtmoderne als
Schwellenfiguren oder Randstindige, die ihre Intention auf die Befreiung von Status und Kli-
schees richten. Mit diesen Zugiingen zentriert er seine theologischen Fragen auf die Uberginge,
denn indem Kasualien als rituelle Exile verstanden werden, wird an den Zusammenhang zwi-
schen christlicher Existenz als Schwellendasein, begriindet in der Taufe, und dem rituellen Ein-
iiben in das eigene Sterben erinnert'””. Friedrichs legt Wert darauf, dass seine theologischen Stu-

dien lediglich eine Theologie des Ubergangs thematisieren und nicht dariiber hinaus greifen.

So konnte man in Bezug auf diese Studie gerade die Momente des Ubergiinglichen in Seelsorge
und Therapie als konstitutiv erkldren. Fiir die Rituale in Therapie und Seelsorge sind durchaus

die neuen biographischen und gesellschaftlichen Anlédsse, denen Friedrichs sich im letzten Teil

1% Axel Michaels, 2001, 44.

"7 Siehe hierzu die Ausfithrungen auf S. 13.
' Hubert Knoblauch, 2009, 273.

' Vel. Lutz Friedrichs, 2008, 11 ff.

72



seiner Untersuchung200 widmet, ertragreich. Er postuliert die Ausficherung des klassischen Ka-
nons der Kasualien um solche, die die klassischen Kasualien nicht grundsitzlich gefihrden oder
in Frage stellen”’, wie besonders die Einschulung, eingetragene Partnerschaften und Rituale
anldsslich gesellschaftlicher Krisen. Inwiefern diese ,,neuen Kasualien* nun als solche bestimmt
und in den kirchlichen Kanon integriert werden konnen oder sollen, ist nicht das erkenntnislei-
tendes Interesse dieser Arbeit. Vielmehr beschiftigt hier die Frage, inwiefern diese Schwellensi-
tuationen als solche fiir seelsorgliche Interventionen genutzt und brauchbar gemacht werden

konnen.

Friedrichs entfaltet die drei Phasen der Einschulung als klassisches Ubergangsritual und benennt
auch die Bedeutung der Inszenierung des Statuswechsels zum Schulkind. Die Trennung aus dem,
was bisher war, ist der erste Schritt des Rituals. Dazu gehort der Abschied aus der Kindergarten-
zeit. Die Schwelle, das Einschulungsritual selbst, stellt eine symbolische Verdichtung der Tren-
nung und der Integration dar. Es kanalisiert Emotionen, schafft Entlastung und stiftet Orientie-
rung. Die Integration in das, was wird, ist der dritte Schritt, nun schon in einem neuerlangten

Status.

Die Handlungsperspektiven, die Friedrichs im Anschluss an die Darstellung der Einschulung als
neuer Kasualie entwickelt, sind unterteilt in einen pddagogischen, einen liturgischen und einen
homiletischen Impuls. Es bleibt eine spannende Frage, was der poimenische Impuls beinhalten
wiirde, sicher zunichst ankniipfend an die offene Moral der marginalen Typen, wie Turner sie
nennt. Ein Beispiel, das Friedrichs hier als homiletischen Impuls bringt, konnte durchaus fiir die
Seelsorge weiter entwickelt werden: Ein 6-jdhriges Méadchen, Annette, bekommt von ihrer Mut-
ter den Satz mit auf den Weg: ,,Warte mal ab bis du sechs Jahre alt bist und in die Schule
kommst, dann beginnt der Ernst des Lebens ... .“ Annette weil3 nicht, was der Ernst sein konnte,
fantasiert aber in grolen Ziigen, dass dieser Ernst sich genauso gut im Staubsauger wie im miir-
rischen Blick des Zeitung lesenden Vaters oder im Felsbrocken verbergen konnte. Die Auflosung
findet statt, als sie an ihrem ersten Schultag feststellt, dass ihr Sitznachbar Ernst heiflt. Von nun

an beschlief3t sie, sich keine Angst mehr von den Grof3en einreden zu lassen.

20vgl. ebd., 185 ff.

' An dieser Stelle verweist er auf die Einsegnung, die durchaus eine Konkurrenz zum klassischen Taufritual dar-
stellen konnte. Ebenso konnte seiner Meinung nach die Segnung von Paaren eine Aushohlung der Trauung und der
Lebensform Ehe bedeuten, vgl. ebd.

73



Fiir die Seelsorge konnte man aus einer solchen Sequenz ein Ritual entwickeln. In einem ersten
Schritt wiirde die SeelsorgerIn Mutter und Tochter gemeinsam einladen oder besuchen und er-
mutigen, alle Angste und Befiirchtungen, aber auch alle Hoffnungen in Bezug auf die neue
Schulsituation zu benennen, Mutter und Tochter konnten ein gemeinsames Bild malen, um ihren
Gefiihlen Ausdruck zu verleihen. Der zweite Schritt wire die Einschulung an dem Tag selbst, die
SeelsorgerIn konnte begleitend und unterstiitzend Anteil nehmen und Mutter und Tochter auf
den Schwellencharakter hinweisen: etwas veriandert sich, wird neu. Im Gottesdienst zur Einschu-
lung sollte die Schwellendimension erfahrbar und fiihlbar in den Kirchenraum geholt werden.
Der dritte Schritt des Rituals ist der Neuanfang. Die Seelsorgerln wiirde Annette und ihre Mutter
getrennt zu einem Gesprich einladen und auf die neue Situation eingehend, fragen, was sich ver-
andert hat, was der nédchste Schritt ist und was die beiden zur Unterstiitzung ihrer neuen Situation
brauchen, evtl. konnten getrennt voneinander Symbole gesucht werden, um den néchsten Schritt
zu markieren. Einschulung ist in diesem Sinn mitgehen zu lernen, ist die ,,Chance kirchlichen
Handelns im Sinne eines die zentralen Werte und Axiome einer Gesellschaft infrage stellenden

religisen Schwellenrituals.**

Auch das Beispiel der gesellschaftlichen Krisen bietet viele Mdoglichkeiten, poimenisch neue
Wege zu gehen. Friedrichs legt den Fokus auf die Liturgie, die Homiletik, die Padagogik. Viele
seiner Uberlegungen eignen sich, um nahtlos seelsorgliche Impulse hinzuzufiigen. Wenn er als
Beispiel die Ereignisse des Amoklaufes an einem Erfurter Gymnasium anfiihrt und dann auf die
17. Kerze als Symbol fiir die Anwesenheit des Téters anspricht, so ldsst sich fragen, wie genau
diese liturgischen Einzelheiten im Ritual selbst von Bedeutung sind. Der Impuls fiir die Seelsor-
ge fangt da an, wo die Einzelheiten des Rituals mit den Betroffenen abgesprochen werden, wo
die verschiedenen Phasen des Rituals von den Trauernden bewusst wahrgenommen und mitges-
taltet werden. Es ist Friedrichs zuzustimmen, der die Profilierung der Rituale von Seiten der Kir-
che ebenso wichtig findet wie die lebenspraktische Deutungskraft. Denn genau diese Profilie-
rung und die Deutungskraft machen Rituale zu dem besonderen Schatz, dessen Kirchen sich oft
nicht bewusst sind. “Die Kirchen werden dann als glaubwiirdig erlebt, wenn spiirbar wird, dass

sie menschliches Suchen und Fragen lebensdienlich begleiten, liturgisch, wie diakonisch***.

202 Bbd., 202.
203 Ebd., 226.

74



Dies ist schlussendlich eine Dimension, die seelsorgliche Ziige enthilt, denn gerade die Beglei-
tung, das gemeinsame Suchen und Fragen, wenn auch hier nicht explizit benannt, gehéren zum

Proprium der Seelsorge.

3.4. Ritual und Gendertheorien — Gendertheorien und Ritual

Viele Rituale, besonders Initiations- und andere Ubergangsrituale, beschiftigen sich mit Ge-
schlechteridentitdt und gesellschaftlichen Rollen. So werden zum Beispiel in anthropologischen
Studien iiber das Hochland Neuguineas die Initiation von Jungen und andere soziale Rituale, die
die Einheit und Macht der Minner feiern204, geschildert. Diese Initiationsrituale verwandeln Jun-
gen in Minner. Zugleich werden die Beziehungen der dlteren Ménner zu Frauen und den nicht

. .. 20
initiierten Jungen als etwas besonderes definiert. >

Diese so explizit entwickelte Machtstruktur
soll eine klare Polarisierung der Geschlechter in der Welt der wirtschaftlichen Produktion auf-
recht erhalten, die Ménner tauschen Frauen und Brautgeschenke aus, zugleich sind sie abhingig
von der Arbeit der Frauen. Die Frauen werden von den zentralen Ritualen der Gesellschaft aus-
geschlossen oder spielen Rollen, die denen der Miénner komplementir oder untergeordnet
sind.?® Weil das Miteinander und Ineinander von Korper, Kosmos, Gemeinschaft und Sprache
entscheidendes Fundament ist, auf dem sich Ritual ereignet, taucht in diesem groflen Spektrum
die Frage nach dem Verhiltnis der Geschlechter untereinander und zueinander auf, aber auch die

Frage nach geschlechtsspezifischen Besonderheiten, Eigenarten, Differenzierungen.

Hierzu einige Gedanken zu den Grundbegriffen der Gender-Theorien: Wenn vor dem Hinter-
grund der Zusammengehorigkeit von Korper, Kosmos, Gemeinschaft und Sprache davon auszu-
gehen ist, dass es nicht beliebig ist, wie sich Frauen und Ménner innerhalb der sozialen Struktu-
ren und Situationen verhalten, wie sie handeln und miteinander kommunizieren, so spiegelt sich
dies auch in der Ausiibung von Ritualen wider. Geschlechterbeziehungen sind nicht beliebig,
innerhalb bestehender Geschlechterverhéltnisse spiegeln sich auch Geschlechterordnungen ab.

Diese Ordnungen sind struktureller Art, d.h. sie sind verfestigt in der Art der gesellschaftlichen

204 Vgl. Robert Keesing, 1982, 10 ff.

2051 ewis L. Langness argumentiert, dass die soziale Solidaritit, ausgedriickt im Ritual, auf einer Machtstruktur
beruhe, die sich vollstindig in den Handen der Minner befinde. Diese Machtstruktur werde, wenn notwendig, durch
eine Reihe von Handlungen unterstiitzt, die magisch, rein und einfach sind und bezwecken, die Macht in den Hén-
den der Minner zu halten, Vgl. Langness, 1974, 193 ff.

% ygl. Robert Keesing, 1982, 24 ff.

75



Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern, in der Verteilung von Macht, im Zugang zu Geld,
Arbeit und Bildung, in der Zuweisung von Rechten und Pflichten, aber auch in symbolischen
Ordnungen. Diese symbolischen Ordnungen beziehen sich in erster Linie auf die gesellschaftlich
vorherrschenden Vorstellungen von Weiblichkeit und Minnlichkeit. Die Geschichte der Seelsor-
gerlnnen und Therapeutlnnen ist in mancher Hinsicht von diesen Ordnungen geprigt: Auch
wenn etwa die offene Misogynie in der Verweigerung der Frauenordination und der vollen Rech-
te ebenso der Vergangenheit angehort wie die offensichtliche Abwertung der Frauen in psycho-
analytischen und therapeutischen Konzepten (wie sie Bert Hellingers Weltbild z.B. transportiert),
so ist doch nach wie vor ein tief verwurzeltes destruktives Zusammenspiel der Geschlechter un-

ter den Bedingungen des Patriarchats zu bemerken.

So hat die Psychoanalytikerin Christa Rohde-Dachser am Verhiltnis von Sigmund Freud und
seiner Schiilerin Helene Deutsch und ihren jeweiligen unbewussten Bildern von Weiblichkeit das

207 Fiir Freud ist das

schwierige Verhiltnis der Geschlechter untereinander herausgearbeitet.
Weibliche®” so etwas wie ein Abfalleimer. Was er in seiner Person an verletzlichen, abhiingigen
und unsicheren Teilen nicht haben will, projiziert er auf sie, was er nicht leben will, soll sie sein.
Die vom Mann unabhiingige Frau mit einem autonomen Begehren wird mit solchen Phantasien
abgewehrt. Hinter dieser Abwehr jedoch steckt das Bild einer machtvollen Frau, das gewiinsch-
tes und gefiirchtetes Bild zugleich verkorpert. Das unbewusste Weiblichkeitsbild von Helene
Deutsch spielt damit zusammen: Es tabuisiert ihre weibliche Autonomie, ihre Aggressivitit und
es idealisiert den Mann. Rohde-Dachser spricht an dieser Stelle von ,,tochterlicher Existenz*,
wenngleich auch die Bewusstheit iiber das, was dieses narzisstische Zusammenspiel fiir beide
Geschlechter bedeutet, immer mehr ins Bewusstsein dringt: fiir die Frauen eine extreme Selbst-

aufgabe, fiir die Ménner eine extreme Abspaltung der eigenen Verletzlichkeiten und Begrenzun-

gen.

Was hat diese Bewusstheit mit Ritual zu tun? Zum einen gibt es die Moglichkeit, in neu zu ges-
taltenden Ritualen die individuellen Selbstdeutungsmuster als sozial hervorgebrachte zu identifi-
zieren. Natiirlich ist das Ostliche Hochland Neuguineas nicht unbedingt reprisentativ fiir unsere

diversifizierte und komplexe Gesellschaftsform. Dennoch lassen sich auch in Bezug auf unsere

207 Vgl. Christa Rohde-Dachser, 1991, 64.

2% Dass die Interpretation von Weiblichkeit als Ausdruck des Wesens fiir viele Frauen fragwiirdig geworden ist, hat
unter anderem mit solchen dualistischen Zuschreibungen zu tun, die dann ja auch wieder strukturelle Ungleichheiten
zementieren.

76



Gesellschaftsform einige dem Ritual immanente Fragen von Macht und Geschlechterdefinitionen

stellen, die dann gerade fiir die therapeutische und seelsorgliche Arbeit Konsequenzen haben.

3.4.1. Typische Frauen- und Ménnerrituale

Es stellt sich die Frage: Gibt es typische Frauen- und Ménnerrituale, die jeweils unterschiedliche

Konnotationen bzw. Ausrichtungen haben?

In anthropologischen und ethnologischen Untersuchungen wurden verschiedentlich Rituale un-
tersucht, die eindeutig der Domine der gesellschaftlichen Macht zugeordnet wurden.””” Dazu
ziahlen offentliche Inszenierungen in Sport, Politik und Militdr ebenso wie grofle Teile der aka-
demischen Bereiche. Es ist zu bemerken, dass diese Bereiche zum grof3en Teil der Kontrolle der

Minner unterliegen.

Wie sieht es nun mit den Ritualen unserer Gesellschaft aus, die sehr eng mit Frauen identifiziert
werden, wirklich das Leben der Frauen feiern und unter der Kontrolle von Frauen stehen? Paige
und Paige haben in Bezug auf die Reproduktionsrituale die politische Vorgehensweise der Min-
ner in den USA analysiert, mit denen politische und wirtschaftliche Macht gewonnen werden
sollten.?'” Sie stellten fest, dass besonders in den 70er/80er Jahren des letzten Jahrhunderts das
Gebiren der Kontrolle der Frauen entzogen werden sollte. Die Frauen wurden vom Beistand und
der Unterstiitzung anderer Frauen abgeschnitten und es gab sogar Zeiten, in denen das Stillen
aufgegeben werden sollte, wozu auch Frauen in betrichtlicher Weise beitrugen. Wihrend in vor-
kapitalistischen Gesellschaften Frauen durch Kulte und geheime Initiationen an ihrem Platz ge-
halten wurden, wurden im Kapitalismus alte Vorstellungen von ménnlich und weiblich wieder

aufgegriffen, die sich eigentlich schon tiberlebt hatten.

In dieser Arbeit geht es in diesem Kontext auch um die Frage, inwieweit frauenspezifische bzw.
minnerspezifische Rituale dazu beitragen konnen, die Geschlechterbeziehungen zu verbessern

bzw. jeweils die Frauen und jeweils die Ménner in ihren eigenen Prozessen zu unterstiitzen. Der

209 Vgl. auch Marshall Sahlins, 1981, 74 f. Vgl. dazu auch Abner Cohen, der die Bedeutsamkeit des Rituals in allen
politischen Systemen betonte, Cohen 1981, 56 ff.
19 vgl. Karen E. Paige/Jeffery M. Paige, 1981, 24 ff.

77



Kontext einer Gesellschaft, in der Frauen und Minner hiufig auf unterschiedliche Weise Rituale

ausiiben, wird dabei in dieser Arbeit immer wieder ins Blickfeld riicken.

3.4.2. Offentlicher und hiuslicher/privater Raum

Wie unterscheiden sich 6ffentlicher Raum und hiuslicher/privater Raum in Bezug auf das Ritu-
al? In Polynesien werden weltliche Regenten fiir Nachkommen der Gétter gehalten und als sol-
che strahlen sie besondere Kraft oder iibernatiirliche Macht aus. Da sie so machtvoll sind, sind
sie umgeben von einem Geflecht an Ritualen, die alle Kontakte mit ihren Untergebenen re-

2T Auch wenn heute in unseren Industrienationen keine solche ,,ubernatiirliche Rationali-

geln.
sierung weltlicher Macht mehr vorkommt, so sind die politisch Méchtigen trotzdem noch immer
von Ritualen umgeben, die ihre Kontakte mit der Offentlichkeit und untereinander regeln, wenn
sie im Zentrum der 6ffentlichen Aufmerksamkeit stehen. Meistens sind diese offentlichen Ritua-

le solche, die den Eintritt der Manner ins Offentliche Leben und ihre Teilnahme daran feiern.?'”

Der hiusliche Raum wird nach wie vor zum gro3en Teil von den Frauen besetzt. Nach wie vor
lasst sich an der Aufspaltung von offentlichem und privatem Raum aufzeigen, dass sich die Ge-
schichte der Geschlechterbeziehung auch als Geschichte der Raumaufteilung und der Konstruk-

tion von Raum, Macht und Identitit verstehen 1asst. 213

Auch in den Familiensystemen, in denen sich Frauen und Ménner fiir die Erwerbsarbeit zustén-
dig erkldren, tragen Frauen in den meisten Féllen fiir das Aufziehen der Kinder und die Erledi-
gung des Haushalts eine groBBere Verantwortung. Zugleich erleben sie immer wieder, dass sie aus
offentlich wirksamen Machtbereichen ausgegrenzt werden, so dass sie hier ihre Ohn-
macht/Machtlosigkeit erfahren. Inwieweit diese Raumaufteilung sich auf die Ausiibung und
Entwicklung von Ritualen auswirkt bzw. inwieweit im Ritual 6ffentlicher und privater Raum
ineinander wirken und Grenziiberschreitung moglich werden lassen, soll in dieser Arbeit heraus-

gearbeitet werden.

' Vgl. Marshall Sahlins, 1981, 75 ff.

212 Natiirlich gibt es heutzutage auch Frauen, die in diesen 6ffentlichen Réiumen ihre Teilnahme und Priisenz rituell
begehen, allerdings sind sie nach wie vor in der Minderheit.

*13'Vgl. Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999, 42.

78



3.4.3. Die Macht der Frauen

Welche Auswirkungen hitte es auf die Ausiibung von Ritualen, wenn heute und zukiinftig die
Macht der Frauen von den Minnern weitgehend gefiirchtet wiirde? Die franzosische Psychoana-
lytikerin Luce Irigaray kritisiert den Androzentrismus der Psychoanalyse, welchen sie als Teil
eines Systems der Tauschung und Verriicktheit sieht, das Frauen an der Erkenntnis und dem
(Er)leben ihrer eigenen Identitit hindert. Sie geht davon aus, dass sowohl Frauen als auch Mén-
ner neu in ihr Sein geboren werden miissen.”'* Irigaray und andere Philosophinnen (Hannah Ah-
rendt z. B. sowie die Philosophinnen um Diotima) finden es wichtig, dass Frauen den Hass und
die Undankbarkeit durcharbeiten, die oft unsere Beziehungen zu unseren Miittern und anderen

Frauen kennzeichnen und uns daran hindern, lebendige Beziehungen zu ihnen zu entwickeln.

Es gibt gerade im Kontext von Therapie und Seelsorge die Moglichkeit, in neu zu gestaltenden
Ritualen zu erfahren, dass Frauen nicht in der Identifikation mit den Vitern, sondern in der Erin-
nerung an die Geschichte des eigenen Geschlechts und in der Anerkennung der eigenen Traditi-
onen zu sich und ihrer eigenen Kraft finden.?" Darum, so die Erkenntnis aus systemischer Seel-
sorge und Beratung, sind Erinnerungsarbeit und die Ermoglichung der Autorlnnenschaft fiir die
eigene Lebensgeschichte entscheidende Bausteine der Ritualarbeit. Haufig fiihrt die Erméchti-
gung der Frauen jedoch dazu, dass sich die Ménner bedroht fiithlen und alles dazu tun, um die
Macht der Frauen nicht zu gro3 werden zu lassen. Nach wie vor gibt es in unserer Gesellschaft
fiir Frauen wenige Rituale, die den Ubergang zu einer neuen Identitiit im Leben 6ffentlich mar-
kieren. Wenn dies jedoch stattfindet, kommt es hédufig zu Verunglimpfungen und Diffamierun-
gen.”'® Umso wichtiger ist es, dass Frauen und Minner ihre eigenen Rituale des Ubergangs krei-
eren. Indem neue Rituale entwickelt und gestaltet werden, erleichtern Frauen und Minner sich
ihre Lebensiibergiinge. Auch die Ubernahme von bedeutsamen und klaren familiiren Rollen so-
wie die Ubernahme von 6ffentlichen Rollen ermoglichen die Umgestaltung oder Neukonstrukti-
on von Ritualen. In dieser Untersuchung soll es darum gehen, wie und ob das im Rahmen von

systemischer Therapie und Seelsorge gelingen kann.

2 Vgl. Luce Irigaray, 1991, 128 ff.

213 Vgl. Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999, 118.

216 S0 fiihrte zum Beispiel die Vervffentlichung Mary Catherine Batesons - vgl. Bateson, 1987 - iiber die Memoiren
ihrer Eltern dazu, dass nicht nur die Beitrige Meads in den Sozialwissenschaften verunglimpft, sondern auch ihre
Fahigkeiten als Frau und Mutter kritisiert wurden.

79



3.4.4. Doing Gender im Ritual

Eine der zentralen Aufgaben im Kontext von Therapie und Seelsorge ist es herauszufinden, wie
die Geschlechterrollen und Geschlechteridentitit in den zentralen Ritualen im Leben der Men-
schen geformt werden bzw. was Rituale zur Frage der Identitdt von Frauen und Minner beitra-
gen konnen. Doing gender ist der Prozess der ,,interaktiven Herstellung von Geschlecht in seiner
Wechselwirkung mit Machtstrukturen*?!”.Geschlecht wird also in erster Linie durch das ,,Doing*

218

und nicht durch das ,,being* hergestellt.”” Dabei sind folgende Themen und Fragestellungen zu

klédren:

¢ die Bedeutung der Rollen der einzelnen Familienmitglieder,

e die Bedeutung der Frauen und die der Ménner in den einzelnen Ritualen (Familienfeier,
Ubergiinge, Abschiede etc.),

e die Gestaltung des Geschlechterverhiltnisses in Gottesdiensten, in Seelsorge, im kirchli-
chen Leben iiberhaupt,

e die Selbstdefinition der Frauen in den Botschaften solcher Rituale,

e die Beziehungen zwischen Frauen und Minnern, unter den Frauen und unter den Min-
nern und wie sie abgebildet werden,

e die Wertschitzung der Beitrige der Frauen und das Feiern ihrer Geschlechtlichkeit,

e die Belohnungen und Affirmationen im Ritual, Sanktionen und Bestrafungsmecha-
nismen,

e die Interpretation dieser Bedeutungen von den Frauen selbst und von anderen in ihrem
personlichen Netzwerk und

e die Auswirkungen dieser Botschaften auf das gesamte System und auf das Selbstbild der

Frauen.

27 Ina Praetorius, 2002, 17.

¥ Entgegen den Thesen der dekonstruktivistischen Genderanalysen. Vgl. hierzu Helga Kuhlmann, die davon aus-
geht, dass die Geschlechterdifferenz durchaus schon in differenten geschlechtlichen Korpern existiert, deren spezifi-
sche Beschreibung und Betrachtung auch sie als kulturell gepriagt und beeinflusst sieht. Auch wenn die Geschlech-
terdifferenz durchaus eine Basis in der geschlechtsdifferenten Fruchtbarkeit von Minnern und Frauen hat und dort
eine Verankerung im Korper aufweist, sind doch daraus keinerlei Anhaltspunkte oder Riickschliisse fiir eine einsei-
tige und starre Identifikation von Frausein und Leib abzuleiten, vgl. Kuhlmann, 2004, 18.

80



Nicht auBer Acht lassend, dass eine gewisse Korpergebundenheit von Erfahrungen in die unmit-
telbare Deutung der Wirklichkeit*'? einflieft, gibt es im Ritual die Moglichkeit, Gender als ge-
sellschaftlich-kulturelle Existenzweise’> zu beleuchten und besser zu verstehen. Gender ist eine
GroBe, die fiir das Ritual als Untersuchungsgegenstand insofern relevant ist, als immer deutli-
cher wird, dass zwischen den beiden Extrempositionen der volligen Festgelegtheit durch biologi-
sche Faktoren einerseits und der volligen Losung von biologischen Tatbestinden andererseits
eine Fiille unterschiedlich akzentuierter Auffassungen existiert.”?! Das ,kulturelle System der
Zweigeschlechtlichkeit* fasst Geschlecht als konstruktive Grofe auf. ,,Konstruktiv heiflt, Ge-
schlecht griindet im Gegensatz zu herkdmmlichen Ansédtzen nicht mehr einfach in der Natur,
sondern auch in einer kulturell erzeugten und innerhalb der Gesellschaft giiltigen symbolischen
Ordnung, welche die Kategorien, mit denen Korper wahrgenommen und dargestellt werden, de-
finiert. ,,Frau® und ,,Mann* sind also Symbole in einem sozialen Sinnsystem und Geschlecht-
lichkeit setzt sich aus vielen verschiedenen kognitiven, emotionalen, visuellen und pragmati-
schen Inhalten zusammen. Was es bedeutet, Frau oder Mann zu sein, ist in Geschlechtsstereoty-
pen reprisentiert, d.h. Sets von Eigenschaften und Verhaltensmustern, die innerhalb einer Kultur
als typisch fiir eine Frau bzw. einen Mann angesehen werden. Stabilitit erreicht das System der
Zweigeschlechtlichkeit dadurch, dass es systemimmanent eine Geschlechtslogik etabliert, die die
Konstruktivitit von Geschlecht verschleiert. Wie Andrea Maihofer*>? untersuchte, reprisentieren
das biologische und das soziale Geschlecht zwei Bereiche mit jeweiliger Eigenlogik, die beide
jeweils fiir sich als materiale und diskursive Realitét existieren. Demnach haben sich die beiden
Kategorien ménnlich und weiblich in die symbolische Ordnung der Gesellschaft eingeschrieben.
Sie sind jedoch weder reines Wissen um die Physiologie des Korpers noch reines Ergebnis sozia-
ler, politischer und 6konomischer Interessen, sondern eine typisch zugespitzte Gemengelage aus

Korpererfahrungen in sozialen Kontexten.

Im Ritual wird die Bedeutung des Geschlechts von Frauen und Ménnern neu hervorgebracht.
Wenn sich der Blick auf die aktive Beteiligung jedes Menschen und seines Umfelds an der per-
manenten Produktion von Geschlecht richtet, spricht man von doing gender.””® Wenn man davon
ausgeht, dass doing gender die alltiglichen Interaktionen der Menschen in erheblichem Ausmalf}

mitbestimmt, betrachtet man zugleich diese Interaktionen in Bezug auf Korper, Kosmos, Ge-

2% Vgl. Helga Kuhlmann, 2004, 18 ff.

20 Vgl. Andrea Maihofer, 1995, 14 ff.

22! Vgl. hierzu im Uberblick: Hildegard Mogge-Grotjahn, 2004, 67 ff.

2 Vgl. Andrea Maihofer, 1995. Sie fiihrt den Begriff des Geschlechts als ,,gesellschaftlich-kultureller Existenzwei-
se‘ ein.

81



meinschaft und Sprache. Im Ritual verdichten sich diese Ebenen und klingen im Idealfall zu ei-
ner Erfahrung zusammen. Was das fiir die differenzierte und vielschichtige Identitit von Frauen
und Minnern im 21. Jahrhundert bedeutet, inwieweit Ritual und Gender zusammenspielen und

sich ergédnzen, bleibt eine weiterhin zu explorierende und vertiefende Thematik.

3.5. Das Ritual als Performance/Performanz

Mit dem Begriff der ,,Performance‘ wird besonders seit den 1970ern und zeitgleich mit dem Ent-
stehen der ,,ritual studies* versucht, von den verschiedensten Anthropologlnnen, Theaterwissen-
schaftlerInnen, Sozialwissenschaftlerlnnen etc. die Aufmerksamkeit auf die sinnkonstitutiven
Aspekte des Handelns zu lenken. Die vielgestaltige Verwendbarkeit und Mehrdeutigkeit des Per-
formanzbegriffs haben mafgeblich zur akademischen Breitenwirkung dieses Wortes beigetra-

224
gen.

Performanz kann sich ebenso auf das ernsthafte Ausfiithren von Sprechakten, das inszenierende
Auffiihren von theatralen oder rituellen Handlungen, das materiale Verkorpern von Botschaften
im ,,Akt des Schreibens* oder auf die Konstitution von Imaginationen im ,,Akt des Lesens* be-
ziehen. Haufig wird der Begriff mit Ritualisierung oder Ritual gleichgesetzt. Nach Turner hat
Performanz nicht unbedingt die strukturalistische Implikation der ,,Formgebung®, sondern eher
den prozessualen Sinn von ,,zur Vollendung bringen“.225 So wie im Ritual wird auch im Theater
Verhalten neu geordnet, verdichtet und transformiert.”*® Beispielhaft fiir diese Blickverschiebung
ist Judith Butlers Konzept von Geschlechteridentitit. Sie erweist sich als performativ, weil sie
selbst die Identitét konstituiert, die sie angeblich ist. “In diesem Sinn ist die Geschlechtsidentitét
ein Tun, wenn auch nicht das Tun eines Subjekts, von dem sich sagen liee, dass es in der Tat
vorangeht.“**” Das Tun erzeugt somit die Wirklichkeit, die es auch reprisentiert. Es gibt keine
dem Tun vorangehende Substanz, kein Subjekt des Geschlechts, das durch ein Tun nur reprisen-

tiert wird.

23 Vgl. Uta Pohl-Patalong, 2000, 311 ff.

24 Vgl. Uwe Wirth, 2002, 9.

225 Victor Turner, 1982, 143.

26 Vgl. hierzu die Einschitzung von Andrea Belliger/David J. Krieger, die in Anlehnung an die Performances der
AktionskiinstlerInnen neue Aspekte der Theaterkultur gewissen Ritualisierungen gegeniibersetzen. Belliger/Krieger,
2003, 12, vgl. hierzu auch Richard Schechner, 1990, 218.

7 Vgl. Judith Butler, 1991, 49.

82



In der neueren Ritualforschung werden die Begriffe ,,Performanz* und ,,Performance* in ihrer
Gemeinsamkeit beziiglich des rituellen Geschehens untersucht.”*® Rituelle Handlungen werden
zur Schau gestellt, auch wenn die ,,wirklichen Ereignisse* aufgeschoben sind. Unter den Theater-
reformatoren der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts ist Jerzy Grotowski sicherlich der Friiheste.
Er war bei seinen vielféltigen Aktivitaten immer ein Suchender und spricht im ersten Teil seiner
Theateraktivititen von den ,,Quellen des Theaters®, die er in Mythos und Ritus zu finden bemiiht
war. Schon frith duBerte sich Grotowski dazu: Das Theater missachte Tabus, es schockiere, iiber-
schreite Grenzen, dies konne besonders gelingen, indem die Theatermacher archaische, durch die
Tradition hoch gewertete, heilige Themen gebrauchen, die eigentlich tabu sind.*? Gleichzeitig
distanzierte er sich sowohl vom kommerziellen Drama als auch von der traditionellen Religi-
on.”" Er wollte, dass die Schauspieler nichts aufler sich selbst zur Schau stellen, dass sie keine

Rolle darstellen, sondern sich selbst.

Tom Driver stellt, auch im Anschluss an Turner, Ritualisierung als eine grundlegend menschli-
che Titigkeit dar und analysiert (religiose) Rituale als menschliche Vollziige, die zusammen mit
konfessorischen und ethischen Vollziigen Grundformen menschlicher Performanz ausmachen.”'
Er versteht Rituale als performative Handlungen, die — wie sich an Opferritualen gut zeigen
lasst — ambivalent auf religioser und moralischer Ebene sind. Damit plidiert er fiir eine Verbin-
dung der rituellen Performanz mit der konfessorischen, d.h. der rituelle Modus sollte mit dem
konfessorischen verkniipft werden, weil so sich die eigene Identitidt anderen erschlie3t und ihnen
gegeniiber deutlich wird. Als soziale Gaben des Rituals entfaltet Driver erstens die der Ordnung,
die von der liturgischen bis zur Ordnung einer gemeinsam geteilten Welt, zweitens die von Ge-
meinschaft und Solidaritit, drittens die ,,magische‘ Transformation von Individuen, Gesellschaft

und Natur.**

228 Vgl. Christoph Wulf/Jorg Zirfas 2004, 39. Sie meinen, gemeinsam sei diesen Begriffen, dass sie sich weniger um
Tiefer- bzw. Dahinterliegendes als um das phinomenale Geschehen, weniger um die Struktur und die Funktionen
als um den Prozess, weniger um Text als eben um die Herstellung von Wirklichkeit bemiihen.

9 Vgl. Jerzy Grotowski, 1969, 21.

0 Vgl. Andrea Belliger/David J. Krieger, 2003, 12.

»!'Vgl. Tom F. Driver, 1991, 32 ff.

2 Vgl. ebd., 172. Tom F. Driver verweist hier auf Arnold van Gennep, der die Zusammengehorigkeit von Religion
und Magie erkannte.

83



Schechner stellt in verschiedenen Aufsitzen die Verbindung von Gewalt, Sexualitét, Ritual und
Theater her. Eine mogliche Herangehensweise ist, dem Ritual die Sublimierungsfunktion fiir

Gewalt zuzuschreiben, wie es René Girard expliziert.233

Eine andere Herangehensweise ist es, die Analogie zwischen Animisten, Neurotikern, Kindern

und Kiinstlern herzustellen, wie sie erstmals von Freud in ,,Totem und Tabu*?**

publiziert wurde.
Freud argumentiert fiir eine Progression vom animistischen Standpunkt auf die Welt iiber den
religiosen Blickpunkt hin zur wissenschaftlichen Perspektive, in der kein Raum mehr fiir die
Allmacht des Menschen ist, weil er sich zu seiner Kleinheit bekennt, wenn er sich resigniert dem
Tod wie allen anderen Naturgegebenheiten unterwirft.”> Schechner betont in seiner Auseinan-
dersetzung mit Freud die Wichtigkeit, alte sozialdarwinistische Tendenzen iiber Bord zu werfen,
um die Mannigfaltigkeit der Kulturen, von denen keine dem ,,Beginn der menschlichen Ge-
schichte* niher sei als die andere, zu wiirdigen. Er greift auf die Theorie des rituellen Prozesses
bei Turner zuriick: Wenn gemeinschaftsstiftende Handlungen einen Prozess des Bruchs, der Kri-
se, der Losung und der Reintegration (im Sinne des Schemas Struktur/Anti-Struktur/Struktur)
durchlaufen, erleben Menschen im Stadium der Auflésung von Konventionen, Verhaltensmus-
tern und sozialen Differenzen einen Zustand der Unbestimmtheit, dann aber auch eine Offnung
fiir Transformation. Soweit Theater und Dramaturgie die Ressourcen der Liminalitdt und Com-
munitas nutzen, um Schauspielerlnnen auszubilden und Performances zu verwirklichen, erneu-
ern sie die uralte Verbindung zwischen Ritual und der Entstehung sozialer und personlicher
Identitit. Durchlédssigkeit im System fiir bestimmte Prozesse, die dann Rituale ermdéglichen, ist
Voraussetzung. Es ist jedoch deutlich, dass die Systeme die Durchléssigkeit auf sehr unterschied-
liche Art und Weise unterstiitzen oder unterdriicken, regulieren bzw. brauchen. Dies unterschei-
det sich nicht nur von Kultur zu Kultur, sondern auch innerhalb jeder Kultur und sogar innerhalb

jedes therapeutischen Settings sowie Individuums.

Anton Ehrenzweig hat in diesem Zusammenhang den Gedanken vom ,,Primérprozess® einge-
fiihrt, womit er die Durchlédssigkeit zum Unbewussten hin meint. Kinder, ,,Verriickte* und

,, Techniker des Heiligen* haben eine ganz unterschiedliche und jeweils besondere Durchlissig-

233 JFunktion des Rituals ist es, die Gewalt zu reinigen, d.h. sie zu tduschen und an Opfern auszulassen, die mit

Sicherheit nicht gerdcht werden.* René Girard, 1992, 58. S. dazu Richard Schechner, 2000, 236 ff. Girard spricht
von der ,,Krise des Opferkultes®, die durch die Auflosung von Unterschieden innerhalb einer Gesellschaft hervorge-
rufen wird. Darum sind rituelle Inszenierungen notwendig, die die Unterschiede wieder herstellen, indem die Diffe-
renzen zwischen dem Opfer und dem Rest der Gesellschaft betont werden.

»* Sigmund Freud, 1991, 134 f.

> Vgl. Sigmund Freud, 1991, 136.

84



keit und gehen auch jeweils sehr verschieden mit dieser um.*® Auch im Westen ist das Werden
eines Kiinstlers oder einer Kiinstlerin ganz dhnlich wie das Lernen des Schamanen oder der
Schamanin.”’ So kann Schechner von einer sich verschiebenden Grenze zwischen Kunst und
Neurose sprechen, die der Grenze zwischen Bewusstem und Unbewusstem entspricht. “Und was
Kunst auf einer individuellen Basis manipuliert, macht das Ritual kollektiv. Das Ritual gibt der

Gewalt ihren Platz am Tisch der menschlichen Bediirfnisse [...]“238

Woher kommt das Bediirfnis nach der Performance von Ritualen? Interessant sind hierzu die
Untersuchungen Schechners unter anderem, weil sie sowohl die kognitive als auch die affektive
Ebene fiir die Durchfiihrung eines Rituals als wesentlich in Betracht ziehen.”* Schlussendlich
sind die affektiven Zustidnde, die durch ein Ritual hervorgerufen werden, in einen narrativen
Rahmen eingebettet. Schechner behauptet, der innere Zustand der Person, die ein Ritual miter-
lebt, beeinflusse das Geschehen in dem Malfle, in dem der narrative Rahmen an Bedeutung ver-

liert.2*

Im sozialwissenschaftlichen Diskurs werden die aus der Sprachwissenschaft stammenden Begrif-
fe ,,performativ* und ,,Performanz* mit dem kunst- und theaterwissenschaftlichen Begriff der
,Performance* und dem zunichst in der Genderforschung verwandten Begriff der ,,Performativi-
tit“ zusammengefiihrt.”*' Der sogenannte ,,performative turn® in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften hat auch fiir die Theologie, die Pidagogik und Psychologie nicht unerhebliche Konse-
quenzen242. Wer heute vom Performativen spricht, ist Teil eines Diskurses, der sich eher um das
phidnomenale Geschehen, um den Prozess und die Herstellung von Wirklichkeit bemiiht als um

Tiefer- bzw. Dahinterliegendes, Struktur, Text oder Symbol.243

236 Vgl. Anton Ehrenzweig, 1970, 22.

237 ,,Die Techniken und der ambivalente soziale Status von Kiinstler und Schamane néhern sich einander an [...].
Man konnte behaupten, dass in modernen westlichen Kulturen die Impulse, aus denen Kunst entsteht, ihren Ur-
sprung in schwierigen Konfrontationen zwischen tiglichem Leben und Unbewuflitem haben. In vielen Kulturen heif3t
es, dass solche Impulse von Gottern, Ahnen, Ddmonen, Geistern etc. ausgehen. Ich glaube, dass diese relativ unmit-
telbares Material repridsentieren, das ins Unbewul3te stromt [...].“ Richard Schechner, 2000, 242.

> Ebd., 243.

9vagl. ebd., 245.

#0vgl. ebd., 245 ff.

1 Uwe Wirth, 2002, 10 ff.

2 Vgl. Christoph Wulf/Jorg Zirfas, 2007, 7. Die beiden Erziehungswissenschaftler legen hier zwar den Fokus auf
die Padagogik, jedoch ldsst sich im Kontext der Themen von Sprache, Korper, Sozialitdt , Macht, Handeln etc. auch
in Bezug auf die anderen Geisteswissenschaften dieser ,,Turn‘ feststellen. Es geht um eine Verschiebung des Blick-
winkels auf die nachgeordnete Wahrnehmung des in der Reprisentation Représentierten und die vorrangige Wahr-
nehmung des Umgangs mit der Représentation bzw. um die Praktiken des Reprisentierens.

3 vagl. Jorg Zirfas, 89, 2001.

85



Der Zusammenhang von Ritual und Sprache ist ausgesprochen bedeutsam. Im Ritual befreit das
Benennen und Aussprechen die Psyche (siehe das Fallbeispiel von Birte im Kapitel 1.2.). Die
Sprache dient auch im Ritual der Kommunikation, ohne die ein gesellschaftliches Leben nicht
denkbar wire. Zusitzlich erzeugt Sprache ein Weltbild und ein bestimmtes Orientierungssystem
und damit bestimmt sie ganz entscheidend Tun und Lassen unseres Handelns. Anschlieend an
Wulf/Zirfas**, die die Beriicksichtigung des Performativen in der Piddagogik als sinnvoll und
notwendig erachten, seien vier Griinde fiir die Beachtung des Performativen in Therapie und

Seelsorge aufgefiihrt:

1. In dieser Untersuchung interessieren besonders die kreativen und transformativen Krifte des
Rituals. Vor allem nach Turner setzte eine starke Bewegung ein, die zeigen wollte, dass das Ri-
tual nicht nur evolutionires und kulturelles Verhalten konserviert, sondern neue Bilder, neue
Praktiken, neue Ideen freisetzt. Wihrend fiir Ethnologlnnen und NeurologInnen das Ritual von
zentraler Bedeutung fiir das Verhalten und die Hirnstruktur/-funktion gesehen wird, lokalisiert
Turner das Ritual irgendwo dazwischen (betwixt and between), in kulturellen Nischen und
Randgebieten und macht es damit bei aller Ernsthaftigkeit zugleich zum Spiel.** Geht man mit
Willems/Jurga von den modernen Gesellschaften als Inszenierungsgesellschaften246 aus, so wird

. . . . . 247
der Lebensraum jeder und jedes einzelnen zu einem ,kleinen Theater

. Diese performative
Tendenz der Kultur ist auch fiir die Theologie und ganz besonders ihr Handlungsfeld Seelsorge

relevant. In der Therapie gibt es diese Inszenierungen in den Nischen ebenso.

2. Fiir das Performative ist die methodologische Differenz zwischen Thematik und Rahmen, in-
nerhalb dessen diese Thematik behandelt wird, von zentraler Bedeutung. Hier werden Spielrdu-
me sichtbar, die Harald Schroeter-Wittke im Anschluss an Victor Turner mit dem Wort Rhyth-
mus in Verbindung setzt. Das Rhythmische bezeichnet die Wahrnehmung einer flieBenden Be-
wegung. Von hier aus ergeben sich viele Verbindungen zu dem, was die Ritualforschung im Ge-
folge Victor Turners Flow-Experience nennt.**® Diese Spielrdume sind der Boden, die Voraus-
setzung fiir das, was in den Ritualen, gerade auch im Seelsorglich- Therapeutischen entstehen

kann.

4 Vgl. Christoph Wulf/Jorg Zirfas, 2007, 10 ff.
245 Vgl. Victor Turner, Dramas, 1974, 254 ff.
6V gl. Herbert Willems, 1998, 24 ff.

27 Josef Friichtl/J 0rg Zimmermann, 2001, 17
¥ Vgl. Harald Schroeter-Wittke, 2003, 577.

86



3. Fiir das Performative spielt das Handeln eine entscheidende Rolle*

, jedoch nicht wie bis in
die 1990er Jahre hinein abwertend als nicht-intentional oder mystifizierend oder als kreativ be-
zeichnet, sondern als auf Korperlichkeit, Habitualitit, Dramaturgie, spielerischen Freiraum hin
angelegt. Die Kreativitit, die Korperlichkeit, die habitualisierten, mimetischen, in Gesten und
Ritualen deutlich werdenden Muster™" sind wesentlicher Bestandteil des seelsorglich- therapeu-

tischen Geschehens im Kontext von Ritualen.

4. Neben dem wichtigen Fokus des Handelns bekommt auch der Bildungsbegriff eine neue Be-
deutung. Weitergehend in der Relevanz als bisher wird unter dem Bildungsbegriff der Prozess
und das Ergebnis der Veridnderung verstanden, die hinsichtlich des Selbst-, des Sozial- und des
Weltverhiltnisses der Menschen wichtig sind. Fiir Seelsorge und Beratung ist das Entscheidende,
dass Ratsuchende/KlientInnen selbst mitwirken, sich selbst eine Form geben25 " und dass dieser
Prozess personlichkeitsbildend, ressourcenfoérdernd, iiber sich selbst hinausweisend, biogra-
phisch und gesellschaftlich verortet sein kann. Die Dimension des Performativen erscheint be-
sonders hinsichtlich des Moments der Zeitlichkeit und der Rdumlichkeit in den Ritualen sehr
aufschlussreich und wegweisend, denn die performative Erfahrung bringt ein neues zeitliches
Moment zur Geltung: Sie ldsst sich bestimmen als ein Moment der Vergegenwidrtigung, als ein
Verweilen, das im Fluss der Zeit innehilt, als ein Aufwachen, ein Sprung, ein Schock, als Erfah-
rung des Ereignisses””. Dieser Zeitbegriff kommt dem hebriischen Zeitbegriff sehr nahe: Im
Hebriischen wird ,,so etwas wie Gegenwart [...] als erfiillte Zeit erfahren, als Zeit, die von woan-
ders herkommt und nun als voll erfahren wird. Diese Fiille aber ist eine Form von Heil oder Un-
heil, man konnte auch sagen von Gliick oder Ungliick, von Segen oder Fluch. Zeit bemisst sich
im Hebréischen daher nicht nach einer Quantitit, sondern nach einer erlebten Qualit'eit.“25 3 Diese
Qualitét spiegelt sich wihrend des Rituals auch im Wahrnehmen des Raumes. Das fiir performa-
tive Handlungen relevante Wissen ist korperlich und ludisch, hat imagindre Komponenten, ldsst
sich nicht auf Intentionalitit reduzieren, hat einen Bedeutungsiiberschuss und zeigt sich in den
verschiedensten rituellen Inszenierungen von Religion, Kultur sowie politischem und alltdgli-

chem Leben.

9 Vgl. Christoph Wulf/Jorg Zirfas, 2007, die von der Pidagogik als Handlungswissenschaft sprechen, 11.

20 Gunter Gebauer/Christoph Wulf, 2003.

! Vgl. Christoph Wulf/Jorg Zirfas, 2007, sie fiihren hier den Bildungsbegriff an, der spezifische Fihigkeiten,
Kenntnisse, Dialektik von Kénnen und Wissen, biographische Prozesse, utopische Visionen mit einschliefit. In die-
sem Bildungsbegriff hat der Zusammenhang von Subjektivitdt und Kulturalitit eine gro3e Auswirkung auf das Zu-
sammenspiel von korperlichen und sozialen Vollziigen, 12 f.

»2Vagl. Jaques Derrida, 2003.

*> Harald Schroeter-Wittke, 2007, 119 f.

87



4. Rituale in systemischer Perspektive
4.1. Der systemisch-therapeutische Hintergrund

Fiir die Auseinandersetzung und Beschéftigung mit Ritualen wird hier der Kontext der systemi-
schen Therapie und Seelsorge gewihlt. Im Vordergrund steht die Frage, wie SeelsorgerInnen und
Therapeutlnnen die konkreten Erfahrungen ihrer systemischen Interventionen fiir die Arbeit mit
Ritualen nutzbar machen konnten — in einem besseren Verstindnis dariiber, was Rituale bei

Mainnern und Frauen bewirken.

4.1.1. Systemische Therapie und konstruktivistische Entwiirfe

Mitte der 50er Jahre des 20. Jahrhunderts entstand in den USA die Familientherapie, die zu-
nichst als Alternative zu der dort vorherrschenden Psychoanalyse entwickelt wurde. Sie entwi-
ckelte sich wie ein Boom und viele neue, emanzipatorisch und politisch orientierte Entwiirfe fiir
das Verstiandnis und die Heilung von abweichendem Verhalten und von Verriicktheit wurden
kreiert. Im Gegensatz zur Psychoanalyse lédsst sich der systemische Ansatz nicht auf eine Griin-
derpersonlichkeit zuriickfiihren, die eine Bewegung hervorbrachte. Er entwickelte sich an vielen
Orten und in vielen Kopfen fast gleichzeitig oder in rascher Folge und es kennzeichnen ihn viel-
filtige Prozesse der wechselseitigen Befruchtung und der gegenseitigen Durchdringung und Ab-

grenzung.

Ronald Laing und Thomas Szasz hatten als Vordenker der sozial-psychiatrischen und antipsy-
chiatrischen Bewegung der 1960er Jahre erheblichen Einfluss auf die Pioniere der Familienthe-
rapie.”>* Das sogenannte medizinische Modell, in dem die Menschen als Produkt ihrer biologi-
schen und sozialen Bedingungen definiert wurden, wie es dem 19. Jahrhundert zugeordnet wur-
de, schien iiberwunden. Ein systemisches Paradigma von Biologie und Psychologie wurde ent-

worfen, welches die Menschen als aktive Gestalterlnnen ihres Lebens in die Verantwortung

4 Ronald D. Laing/Herbert Phillipson/Russel A. Lee, 1966. Allerdings hielten sie noch an der Philosophie fest,
dass besonders Abgriinde und ausweglos erscheinende menschliche Situationen auf dem Boden der sozialen Milieus
wuchsen. Gregory Bateson u.a. widersprachen dieser Anschauung dann, indem sie die Eigenverantwortung der
Menschen in den Vordergrund stellten, vgl. hierzu auch Ludwig von Bertalanffy, 1967, 37 {f.

88



255 Mit ihren Entwiirfen zu einer universellen Sichtweise mit flieBenden anstelle von star-

nahm.
ren Grenzen zwischen Geist, Korper, Gesellschaft und Kultur kniipften Bateson und von Berta-
lanffy an den Wert des Erkennens an, der als sozialer Akt der Neugier und des Spiels verstanden

wurde. ,,Im wahrsten Sinne des Wortes erzeugt ein Organismus die Welt um sich herum.**>¢

Grundlegende Bausteine der Familientherapie wurden in dieser Zeit gelegt. Der Blick fiel auf die
,, Konstruktion* der Welten, die Menschen sich schaffen und auf die Unterschiedlichkeit der
Blickwinkel. Je nach Perspektive eroffnet sich ein neues unbekanntes Land, dessen Kultur und
Sprache wesentlichen Einfluss auf die Konstruktionen der Wirklichkeit haben. Zur Bildung von
,»Schulen®, wie sie in der Entstehungszeit der systemischen Therapie entstanden, gehoren verein-
fachte Ideen und ein gewisses Handwerkszeug, die scheinbar ohne Probleme auf den jeweiligen
Kontext iibertragbar sind.?’ So ist es nachvollziehbar, dass in den 1960er und 1970er Jahren
iiberwiegend der Strang systemischer Epistemologie angewandt wurde, der aus der Informatik
stammt und heute als Kybernetik erster Ordnung bezeichnet wird. Besonders die Konzepte von
Steuerung und Kontrolle sowie die Frage, wie Systeme ihre Ordnung ,,homdoostatisch* aufrecht-

erhalten, standen im Zentrum der Untersuchungen.

Viele der Ansitze in dieser Zeit distanzierten sich von den psychoanalytischen und tiefenpsycho-
logischen Konzepten, so dass es in den 1970ern zu einer Spaltung innerhalb der familienthera-
peutischen Bewegung kam: Auf der einen Seite gab es die psychodynamisch orientierte Gruppe,
die weiterhin das Unbewusste fiir ein wesentliches Axiom der therapeutischen Arbeit ansah und

258 Auf der anderen Seite

dann z. B. ,sinnverstehende Mehrgenerationenmodelle entwickelte.
gab es die Gruppe mit familienorientierten Verhaltens- und Kommunikationstherapien, die spéter
strukturelle bzw. strategische Therapie genannt wurden. Bei dieser Gruppe wurden psychische

Symptome als erlernt und Probleme grundsétzlich als verlernbar betrachtet.

3 Dieses ,,Leben-gestalten sowohl auf philosophischer als auch auf psychologisch-therapeutischer Ebene verbin-
det sehr vorteilhaft Wege der praktischen Philosophie, die nicht versucht, die Welt zu verdndern, sondern eine Ver-
dnderung der Beziehung der Menschen zur Welt anzustreben, mit Elementen der praktischen Psychologie. Gregory
Bateson hat in seinem Buch ,,Okologie des Geistes* (Bateson, 1981) den systemtheoretischen Paradigmenwandel
weitergefiihrt und aufgezeigt, dass die menschliche Existenz und das menschliche Dilemma nur in der Zusammen-
schau von Biologie, Geist und Umwelt verstanden werden konnen.

256 Ludwig von Bertalanffy, 1967, 91.

257 Vgl. Rosmarie Welter-Enderlin, 1999, 4.

¥ Vgl. Ivan Boszormenyi-Nagy, 1981. Er legte mit der Entwicklung der Mehrgenerationenperspektive von Ver-
michtnis und Verdienst die Grundlage fiir die Entwicklung des friihen Heidelberger Modells.

89



Besonderes Aufsehen erregte Mitte der 1970er Jahre das Team um Mara Selvini Palazzoli, das
mit ihrem Modell fiir alle Konzepte systemischer Therapie von unschitzbarer Bedeutung wurde.
Die Gruppe trat 1977 mit einem aufsehenerregenden Buch an die Offentlichkeit®’, das mit der
Kiirze des Vorgehens und der behaupteten Effektivitit alles in den Schatten stellte, was es bisher
an Ansitzen in diesem Bereich gab. Mara Selvini Palazzoli war als Arztin und Psychoanalytike-
rin mit den traditionellen Therapien so unzufrieden, dass sie, angeregt durch Bateson, bereit war,
das Bezugssystem der Analyse zu verlassen und sich fiir eine systemische, in diesem Fall auf die
Familie bezogene Perspektive zu 6ffnen.”®® 1967 griindete sie mit Boscolo, Cecchin und Prata
das erste familientherapeutisch-orientierte Zentrum in Italien, wo sie hauptsdchlich mit Familien
arbeitete, deren Mitglieder magersiichtig oder schizophren waren, die ,,Maildnder Gruppe*. Die-
se wandte sich der Frage zu, in welcher Weise Familien ihre Wirklichkeit erzeugen. Mit ihrer
Idee iiber die Art, wie solche Konstrukte fiir Wandel nutzbar gemacht werden kénnen, war sie
bahnbrechend. Die Primisse fiir die Entwicklung der Familientherapie zur systemischen Per-
spektive war gegeben, als auf dem Umweg iiber die Naturwissenschaften die Frage nach den
individuellen oder gemeinsamen Konstrukten und nach menschlichem Erkennen neu gestellt
wurde. In diesem Kontext wurden nicht nur erzihlte Geschichten als therapeutisches Mittel be-
nutzt, sondern auch Rituale neu und wesentlich als Bedeutungstriger und als therapeutische

Kommunikationsform eingefiihrt.

4.1.2. Was heiBt eigentlich ,,systemisch*?

Auch wenn das Wort systemisch mittlerweile weit verbreitet ist, muss betont werden, dass die
Bedeutung, die diesem Wort zugeschrieben wird, sehr vielschichtig ist. Rosmarie Welter-

Enderlin verdeutlicht die Vielschichtigkeit dieses Begriffs anhand von vier Facetten:**’

1. Menschenbild bzw. geistiges Modell der Welt (Ethik)
2. beschreibende und erkldrende Theorien
3. Handlungstheorien

4. therapeutische Vorgehensweisen.

259 Vgl. Mara Selvini Palazzoli u.a., 1977.
%0 ygl. Mara Selvini Palazzoli, 1982.
%1 ygl. Rosmarie Welter-Enderlin, 1999, 73 ff.

90



Peter Held hat in seinem Aufsatz ,,Vom systemischen Denken zur systemischen Praxis* theoreti-

sche Grundannahmen und Praxismaximen fiir einen systemischen Seelsorgeprozess formu-

liert*®?, die in Bezug auf die 0.g. Punkte 1 bis 4 Moglichkeiten-erweiternd und ressourcenorien-

tiert sind:

1.

Es gibt nicht nur eine Wirklichkeit. Jede BeobachterIn macht sich ihr eigenes Bild von
der Welt. Die Beschiftigung mit dem Menschenbild impliziert eine Auseinandersetzung
mit der Frage, wie Menschen und menschliche Welten in unseren Kopfen abgebildet
werden. Damit zusammenhingend taucht die Frage auf, welches Bild wir konstruieren
und durch welche Linsen wir schauen, ob wir Menschen in Analogie zu Maschinen oder
zu biologischen oder sozialen Organismen betrachten. Diese Alternative spiegelt sich in
zwel unterschiedlichen Traditionen wider, die das Bild des Menschen sehr unterschied-
lich wahrnahmen und dann auch umsetzten: Die eine Schule versuchte, Grundlagen der
Informatik, Kybernetik und der Computerwissenschaften auf soziale Systeme zu iibertra-
gen. Dazu gehorte die Sichtweise auf hierarchisch organisierte Abldaufe bzw. Organisati-
onen, was sich in einer streng hierarchisch gegliederten Rollen- und Arbeitsteilung zwi-

N . 263
schen Frauen und Minnern niederschlug.

Die Vorstellungen, wie ein ,,funktionales*
Familiensystem auszusehen habe, wirkten sich auf die oben erwihnten strategischen und
strukturellen Ansitze aus. Diese Sichtweise hielt jedoch nicht, was sie versprach. Die
Vorstellung der zielbewussten und geplanten Steuerung von Systemen erwies sich als
triigerisch. Es gibt auch heutzutage wieder Stromungen, die sich dennoch an diesem
Menschenbild orientieren und den Begriff von der ,,richtigen Ordnung von Systemen* in
ihr Repertoire aufnehmen.’®* Das andere Menschenbild lebt von der Erkenntnis, dass
Menschen schon als Sduglinge Einfluss auf ihr Umfeld nehmen. Der oben zitierte Satz,

dass die Organismen sich ihre Welt selbst erschaffen®®

, passt in diese Denkrichtung. Im
Gegensatz zum selbstgesteuerten Computer sind Menschen in der Lage, ihre Welt zu ges-
talten und Einfluss zu nehmen.

Wirklichkeit in Beziehungen ist jeweilige Konsenswirklichkeit. Sie basiert auf der Vor-

stellung, dass Familien und Systeme eben keine normierten Institutionen, sondern sprach-

262 Vgl. Peter Held, 2003, 18 ff.

263 “Dje darin enthaltenen Vorstellungen iiber die sog. natiirliche, hierarchisch gegliederte Rollen- und Arbeitstei-
lung zwischen Frauen und Minnern und in Familien sind patriarchal und — wie im eben zitierten Beispiel — oftmals
sexistisch [...]““, Rosmarie Welter-Enderlin, 1999, 75.

4 Vgl. ebd., 75.

% ygl. Ludwig von Bertalanffy, 1967, 91 ff.

91



liche Einheiten sind. Und diese werden immer wieder neu definiert. So gibt es in einer
systemischen Herangehensweise nicht die klassischen Kategorisierungen von Opfern und
Tétern, sondern die Menschen sind immer beides: Einerseits sind die biologischen und
sozialen Tatsachen gegeben, andererseits sind die Gestaltungs- und Wahlmoglichkeiten
vielfiltig und fordern zur Beteiligung heraus.

3. Welt und Wirklichkeit wird von Menschen selbst konstruiert. Die Erkenntnis, dass ,,Sys-
teme* nicht an sich existierende Einheiten oder Objekte sind, sondern eine bestimmte Be-
trachtungsweise menschlicher Wirklichkeit bedeuten, ist gerade fiir die therapeutische
Arbeit mit Systemen sehr wertvoll. Im systemischen Denken entfallen normative Aussa-
gen, die Menschen psychisch pathologisieren. Der Anlass fiir die Bitte um professionelle
Hilfe wird als ein kommunikativer Prozess aufgefasst.

4. Theorien in der Welt dhneln Landkarten, die immer wieder iiberpriift werden miissen, ob
sie noch zu der Landschaft passen, die sie abbilden sollen. Dies ist vor allem fiir die Hal-
tung und Handlungsperspektive der Seelsorgerlnnen sehr grundlegend und passt zu der
Grundpramisse, systemisches Denken sei prozesshaft und variabel.

5. Menschen und deren Beziehungen sind soziale Systeme: Ihre Entwicklung ist nicht genau
vorhersehbar. Darum sehen sich systemische Therapeutlnnen und SeeslorgerIlnnen als
MitspielerInnen in einem evolutiondren Prozess, an dem SeelsorgerIn und Gesprichs-
partnerIn gleichermal3en beteiligt sind und dessen Ausgang offen bleibt.

6. Komplexe Systeme lassen sich nicht wie ,triviale Maschinen* steuern. Der von Goolis-
han und seinen MitarbeiterInnen eingefiihrte Begriff , Problemdeterminiertes System*%

verdeutlicht das Konzept der Problementstehung: Danach interpretieren Menschen beun-
ruhigende Situationen meistens unabhédngig von den duBleren Strukturen als ,,Probleme*.
Um dieses Thema bildet sich dann ein spezielles soziales System. Problemsysteme sind
nach Ludewig™’ eigenstindige Sozialsysteme im Umkreis von Problemen. Unter Prob-
lemen versteht er jedes Thema einer Kommunikation, die als unerwiinscht und fiir verén-
derungsbediirftig gewertet wird. Die Problemerkldrung erfolgt dann so, dass eine Erkla-
rung fiir das Problem gesucht, gefunden und ausgehandelt wird, die einerseits so plausi-
bel ist, dass sie iiberlebt, die aber andererseits keinen gangbaren Ausweg anbietet. Bei-
spielhaft wire hier zu nennen:

e _Ich war schon immer ein Pechvogel.” - Bestimmte Ereignisse in der Vergangenheit

werden als irreversibel betrachtet und dem Problem zugeordnet.

266 Harlene Anderson/Harold Goolishan, 1988, 190.
7 vgl. Kurt Ludewig, 1992, 116.

92



e FErist daran zerbrochen.*; ,,Sie ist traumatisiert bis an ihr Lebensende.*

e Diese Familie ist am Ende — da gibt’s keine Perspektive mehr.*

e _Er ist einfach ein unfihiger Kollege.“; ,,Sie ist im Kern eine schlechte Person.* -
Komplexe zwischenmenschliche Probleme werden zur ,,Schuld der Einzelnen®.

e _ Wir konnen ja doch nichts machen.*; ,,Da kann nur noch Gott helfen.*; ,,Der Staat
ist an allem schuld ...* - Die Losungsmacht wird einer dritten Partei zugeschrieben,
auf die man keinen Einfluss zu haben glaubt.

7. Die Selbststeuerung des Zusammenspiels der Teile eines Systems ist am treffendsten als
Autopoiese zu bezeichnen.

8. Der Kontext beeinflusst die Systeme. Bateson wies wiederholt darauf hin, dass die Be-
deutung einer Information von Kontextmarkierungen abhingt®®®: Diese Markierungen
stellen die jeweiligen AuBerungen in einen Sinnzusammenhang.

9. Das Zusammenspiel der Systemteile verlduft nicht linear-kausal, sondern zirkulér.

10. Systemisches Denken beschreibt keine Eigenschaften, vielmehr werden Verhaltens-

beitrdge zur Organisation eines Systems beobachtet.

In Bezug auf therapeutische Interventionen gibt es jeweils ganz verschiedene Deutungs- und
Handlungsmoglichkeiten. In der systemischen Herangehensweise geht es darum, die Verantwor-
tung dafiir zu iibernehmen, durch Fragen und andere Interventionen das Verhalten und Erleben
der einzelnen KlientInnen in einen neuen Zusammenhang zu stellen, also auf niitzliche Vorboten
anstehender Veridnderungen hinzuweisen, statt zu pathologisieren und stindig Defizite aufzuzei-
gen. Es ist wichtig, Unterschiede herauszuarbeiten und iiber Kontrastierung neue Ideen zu entwi-

ckeln.

Wenn also eine systemische Therapeutln nach den Wahrnehmungen, Fiihl- und Denkmustern der
KlientInnen fragt, so tut sie das im Bewusstsein, dass bestimmte Ereignisse und Erlebnisse nicht
im luftleeren Raum, sondern innerhalb eines bestimmten Kontextes eingeschétzt und sprachlich
neu definiert werden. Es kann auch sein, dass sie ihre Landkarte neu gestalten und entwerfen
muss, weil sie nicht mehr zur Landschaft ihres Gegeniibers passt. Dafiir braucht es prédzise und
passende Fragen, welche Informationen iiber die Klientlnnen geben und als Grundlage fiir die

269

therapeutischen Hypothesen dienen.”™ Hypothesen werden ebenso iiber die nonverbalen Inter-

268 Vgl. Gregory Bateson, 1984, 73 ff.
% ygl. Bruno Hildenbrand, 1990, 3.

93



aktionsmuster und die affektive Rahmung des Prozesses aufgestellt. Das Hilfreiche der Hypothe-
senbildung im therapeutisch/seelsorglichen Kontext ist der Raum der Moglichkeiten, der dadurch

erweitert wird. Oft hilft schon eine gedankliche Unterscheidung, um ein Problem zu 16sen.

Héufig ist in Entwiirfen systemischer Therapie von Bewiltigungsmustern die Rede. Diese bezie-
hen sich auf die Idee, dass jede Reaktion auf ein als kritisch erfahrenes oder gedeutetes Ereignis
einen Umgang zu wiederholen versucht, der in anderen dhnlichen Lebenssituationen gepasst hat.
Sie konnen hinsichtlich ihrer Qualitdt nur befragt werden, wenn man nach ihrer Wirksamkeit
fragt. Konkrete Verhaltensweisen, die in der einen Situation als absolut hilfreich wirken, kdnnen
in anderen Situationen problemstabilisierend und -verstirkend sein. Fiir den therapeutischen Pro-
zess bedeutet dies, dass wir als Aullenstehende nie absolut wissen, ob ein Bewiltigungsmuster
funktional oder dysfunktional ist, sondern allerhéchstens beobachten konnen, in welcher Art und

in welchem MaB Stress reduziert oder erhoht wird.?”°

Therapeutische Haltung und therapeutisches Handeln hingen eng zusammen. Das Entscheidende
der systemischen Herangehensweise ist, dass es weder eine rein wissenschaftsgeleitete Anwen-
dung systemtheoretischer Konzepte noch einen rein handwerklichen Zugang gibt. Dazwischen
treten die Person, die systemisch arbeitet, sowie der Kontext, in dem systemisch gearbeitet wird.
Grundlegende Haltungen verbinden Theorie und Praxis. Zu den grundlegenden therapeutischen
Haltungen gehoren die moglichkeitserweiternden Handlungen®’' genauso wie die Hypothesen-
bildungen. Diese haben seit Selvini Palazzoli Ordnungs- und Anregungsfunktion, sie bieten oft
tiberraschende und neue Erkenntnisse. Ebenso ist die Zirkularitét eine Haltung, die neue Aspekte
aufwirkt, indem kreisférmige Zusammenhinge hergestellt werden. Zirkularitdt im Denken 6ffnet
die Perspektiven und verlasst das herkommliche Ursache-Wirkung-Schema. So hat es z.B. eine
sehr unterschiedliche Wirkung, ob ich eine Frau in der Beratung frage, woher sie das kenne,
oder, was sie glaube, was ihr Mann jetzt dazu sagen wiirde? Die Haltung der Neutralitit, die von
vielen Systemikerlnnen favorisiert wird, wurde vor allem unter dem Aspekt der Wirkung be-
griindet. Es macht einen gro3en Unterschied, ob die Beraterin in ihrer Haltung gegeniiber dem
Problem, den einzelnen Personen und den einzelnen Ideen eine neutrale Position einnimmt oder
an entscheidenden Punkten Partei ergreift. Alles, was die SeeslorgerIn tut, auch das, was sie
nicht tut, ist Kommunikation und Intervention. Jedoch ist es eine Illusion, Informationen iiber-

mitteln zu konnen. Es ist lediglich moglich, Resonanzen auf Ideen und Fragen zu erzeugen.

7% ygl. Rosmarie Welter-Enderlin, 1999, 87.
e Vgl. Heinz von Foerster, 1988, 21 ff.

94



Allerdings ist in diesem Punkt der Meinung von Schlippe von/Schweitzer’’* zuzustimmen, die
Neutralitét als eine professionelle Haltung fiir spezielle Beratungskonzepte ansehen, nicht aber
als fiir alle Kontexte sinnvoll und anwendbar. Fiir den Bereich der sexuellen Gewalt ist die neut-
rale Haltung sicher nicht angemessen.””> Auch in anderen Situationen, die mit Gewalt einherge-
hen, muss gut iiberlegt werden, ob die neutrale Haltung adédquat ist. Dies gilt auch fiir die Ent-
wicklung und Anwendung von Ritualen, gerade nach Erfahrungen der Traumatisierung oder
Grenzverletzungen. Grundlegend fiir systemisches Arbeiten ist die Neugier, die wiederum mit
der Bildung von Hypothesen und der Zirkularitit im Fragen verkniipft werden kann. Diese Hal-
tung geht von der Unwissenheit der Therapeutlnnen als Ressource aus.”’* Das Nicht-Wissen
stellt einen Standpunkt dar, dessen groBites Ziel es ist, die vorschnelle Erkenntnis zu verhindern.
Ein weiterer Baustein der systemischen Gesinnung ist die undogmatische Einstellung zu Autori-
titen, Lehrsdtzen und Grundiiberzeugungen. Von Schlippe/Schweitzer nennen dies die Irreve-
renz: die Respektlosigkeit gegeniiber Ideen bei gleichzeitigem Respekt gegeniiber den Men-

schen.?””

Interventionen, die Verstorungscharakter haben, sind ebenfalls systemischen Ursprungs. Zuerst
von Maturana verbreitet und dann von Ludewig und anderen im deutschsprachigen Raum adap-
tiert, legen sie Wert auf Anregungen von Seiten der Therapeuten, die das Klientensystem nach-
haltig verstoren. Von Verstorung ist nur dann die Rede, wenn die Reaktion des Klientensystems
verdndert ist. So berichten Schlippe von/Schweitzer iiber einen Mann, der an massiven Durch-
schlafstorungen litt. Durch die therapeutische Intervention, nachts nicht mehr auf die Uhr zu
schauen, was vorher sein gewohnter Umgang mit dem néchtlichen Aufwachen war, fehlte ihm
die Moglichkeit, sich mit der abgelaufenen Zeit unter Druck zu setzen. Der Kreislauf des stiandi-

gen sich selbst unter - Druck - Setzens war unterbrochen und die Schlafstorungen horten auf.”’®

Ressourcenorientierung und Losungsorientierung sind seit einer Gruppe von Therapeuten um

Steve de Shazer’”’

Teil der systemischen Grundhaltung. Es wird davon ausgegangen, dass jedes
System bereits iiber alle Ressourcen verfiigt, die es zur Losung seiner Probleme braucht. Um sich

an die Ressourcen anzubinden, liegt der Fokus von Beginn an mehr auf der Entwicklung von

2V gl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 120.

3 Vgl. hierzu u.a. Ursula Wirtz, 1992 und Gabriele Ramin, 1993.
274 Vgl. Harlene Anderson/Harold Goolishan, 1992, 179.

7> Vgl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 122.

776 Vgl. ebd., 124.

95



Losungen. Es gibt dann keinen Blick auf den Mangel oder die Defizite in der althergebrachten
Form, sondern es wird gefragt, welche Optionen sie den Betroffenen er6ffnen. Eng zusammen-
hingend mit der Frage nach der Losung der Probleme und dem Blick auf die Ressourcen steht
die Frage nach der subjektiven Beurteilung der Kunden. Die Kundenorientierung beinhaltet den
Zusammenhang von Angebot und Nachfrage, aber auch das Kundigsein.278 Das therapeutische
Konzept und die Auswertung werden auf die Miindigkeit der Kunden/Kundigen gestiitzt. Sie
wissen, wann sie ein Problem haben und professionelle Hilfe brauchen; sie konnen auch am bes-
ten einschétzen, ob das Problem weiter besteht und ob die professionelle Hilfe angemessen war.
Eine kundenorientierte Haltung lédsst sich in den Sdtzen zusammenfassen: Ich tue nur etwas,
wenn ich liberzeugt bin, dass meine Tat zufriedene NutznieBer findet. Ich schreite erst zur Tat,
wenn mein Kundensystem mir einen Auftrag erteilt hat, den ich mit meinen Mitteln ausfiihren

kann.?”’

Von Rosmarie Welter-Enderlin habe ich gelernt, dass systemisches Handeln geleitet ist von einer
Haltung des Kultivierens, zu der mindestens drei Dinge gehoren: das warme Tuch des Verste-
hens, der Respekt fiir die vielen Geschichten, die Menschen erzidhlen, und der Mut, Dinge so zu
benennen, dass alte Zuschreibungen verfliissigt und neue Perspektiven entstehen konnen. Mit
einem Verstdndnis der Welt, das nicht in erster Linie dem Ringen nach Wahrheit gilt, sondern
auf der Erkenntnis basiert, dass menschliche Wirklichkeit durch eine Fiille von Perspektiven auf
unbekanntes Land und durch unsere Handlungen erzeugt wird, stellt sich Erleichterung ein: ,,Ich
muss nicht die wahre Diagnose und auch nicht die einzig wahre Intervention treffen. Aus dem
Indikativ des Lebens (so ist es) kann ich mit meinen KlientInnen zusammen den Konjunktiv
entwickeln (so konnte es sein)“280 Gerade diese Grundhaltung ist auch fiir die Arbeit mit Ritua-
len wegweisend. Es geht um das Entwickeln neuer Dimensionen im Licht des Erlebten und Er-
fahrenen, es geht um die Perspektivenerweiterung im Kontext des systemisch-
konstruktivistischen Denkens und Handelns : ressourcenorientiert, klientInnenorientiert, Mog-
lichkeiten erdffnend und Neugier weckend betreten die Expertlnnen mit Ritualen Neuland auf

altem Terrain.”®!

77V gl. Steve de Shazer, 1989, 12.

78 Vgl. Kurt Ludewig, 1992, 181.

" Vgl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 127.
280 Rosmarie Welter-Enderlin, 1999, 89.

#1'vgl. Julia Strecker, 2009, 121.

96



4.1.3. Die Genderfrage in der systemischen Perspektive

So wie in anderen Therapierichtungen auch, entstand Mitte der 1980er Jahre innerhalb der fami-
lientherapeutischen Diskussion eine Auseinandersetzung um die Bedeutung der Geschlechtsrolle
in der Familientherapie. Auch wenn dies schon eine Weile zuriickliegt, so wurden hier doch — bis
heute wirksam - die Weichen gestellt. “Das Geschlecht — eine vergessene Dimension in der Fa-
milientherapie” hiel ein Kongress der Deutschen Arbeitsgemeinschaft fiir Familientherapie
(DAF) 1987.%% Im gleichen Jahr erschien das ,,Frauenheft” der Zeitschrift Familiendynamik, das
ganz neue Impulse hinsichtlich eines impliziten Sexismus innerhalb mancher neutral klingender
Konzepte aufbrachte. Der Umgang mit Macht und mit Machtstrukturen sowie die Vorstellung
gleichgewichteter Machtverteilung in Familien wurde kritisiert.”*> Wenn auch die meisten fami-
lientherapeutischen Schulen keine dezidiert sexistischen Positionen vertreten haben, war der
Blick auf die Verdnderungen von Familien jedoch oft blind, wenn es um die Beurteilung des
Geschlechtes als fundamentalem Ordnungssystem in menschlichen Sozialsystemen ging. Die
Unterschiede von Status und Macht zwischen Frauen und Minnern in grofleren sozialen Syste-
men wurden oft nicht in die Uberlegungen einbezogen.”®* Sehr oft blieb das Geschlecht eine ver-
borgene Dimension in den Modellen der Familie und ihren Veridnderungsmoglichkeiten. Das

Geschlecht ist die Grundkategorie, nach der alles — Familie und Gesellschaften — organisiert ist.

¢ Die zentralen Kritikpunkte richteten sich auf Elemente eines verdeckten oder offenen Se-
xismus in der systemischen Therapie, ganz besonders der Paar- und Familientherapie:**’

¢ Da in unserer Gesellschaft nach wie vor die soziale Organisation der Geschlechterrollen
so geregelt ist, dass Ménner eher in fithrende, Frauen eher in untergeordnete offentliche
Positionen gelangen, wird durch therapeutische Neutralitit gegeniiber dieser Tatsache das
Ungleichgewicht weiter unterstiitzt.

¢ Die Frauen in der systemischen Therapie und Beratung sind die Praktikerinnen, wihrend
Minner eher Lehrbiicher und Veroffentlichungen im grofleren Rahmen schreiben und
auch andere fithrende Positionen nach wie vor leichter besetzen.

¢ Die entscheidenden Fragen nach realer 6konomischer und korperlicher Macht bleiben

meist in der Tabuzone, da viele Familientherapeutlnnen nach wie vor von dem Bild der

282 Rosmarie Welter-Enderlin, 1999, 112.

283 Vgl. Ursula M. Troscher-Hiifner, 1989, 21.
284 Vgl. Rachel T. Hare-Mustin, 1978, 181 ff.
> vgl. Ursula M. Troscher-Hiifner, 1989.

97



,funktionierenden Familie* ausgehen, bzw. davon innerlich in ihren Bildern beeinflusst
und geprigt sind.

¢ Die fiir Frauen oft wichtigen und wertvollen Therapieziele wie weibliche Autonomie und
Selbstbestimmung kdnnen mit den Bildern der Frauen, die die Familie zusammenhalten,
kollidieren. Troscher-Hiifner®®® zeigt auf, dass sich die Therapeutin bei nicht-reflektierter
Haltung als ,,Beschiitzer* der Ménner verhélt und damit bestehende Strukturen unterstiitzt
und aufrecht erhélt.

e Die Zirkularitdt im Fragen geht davon aus, dass die Dynamik in einem System wie der
Familie gleichgewichtig ist, d.h., dass die Wirkung der zirkuldren Beeinflussung gleich-
mifig verteilt ist. Besonders bei Gewalt und Missbrauch hat das ,,Opfer jedoch einen
geringeren Spielraum als der ,, Tédter”, was die Beeinflussung des anderen angeht. Darum
steht das zirkulidre Vorgehen in der Gefahr, bestehende Gewaltverhiltnisse bewusst oder

unbewusst zu stabilisieren.

Besonders die strukturell-strategischen Therapievorgehensweisen werden kritisiert, da sie kaum
mehr seien als ,,notdiirftig verschleierte Alibis, Ungleichheiten in der Machtverteilung zu schiit-

zen oder zu verbergen.“287

Die kybernetische Perspektive lenkte die Aufmerksamkeit primér auf
die Zirkularitit von Einfliissen in Transaktionen. Héaufig wurde jedoch nur die Transaktion zwi-
schen den Individuen innerhalb der Familie als bedeutend angesehen, so dass die Beziehungen
dekontextualisiert und entpersonalisiert wurden. Die Familie wurde oft als Maschine wahrge-
nommen und die Mitglieder geschlechtslos, d.h., die geschlechtsbezogenen Muster innerhalb des
familidren Rahmens und die RegelméaBigkeiten in den Interaktionen zwischen ménnlichen und
weiblichen Familienmitgliedern wurden oft nicht wahrgenommen. Bateson bemerkte, dass die
Art und Weise, wie wir menschliche Erfahrungen einschitzen, etwas dariiber aussagt, was wir

sehen und wie wir diese Erfahrungen definieren.”®

Wenn das kybernetische Modell auf Familien angewandt wird, gehort die Kategorie Geschlecht
als Grundkategorie menschlicher Systeme dazu. Modelle und Muster in Familien sollten darauf
tiberpriift werden, ob sie Frauen und Ménnern gleichermallen Entfaltungs- und Erfolgsmoglich-
keiten bieten. Das ist in traditionellen Familiensystemen oft nicht gegeben, da sie so organisiert

sind, dass sie Ménner bei ihrem Erfolg unterstiitzen, was aber zu Lasten der Frauen und Miitter

6 vagl. ebd., 17 ff.
27 Marianne Walters u.a., 1991, 247.
8 Vgl. Gregory Bateson, 1981, 54.

98



geht und zum Nachteil der Ménner gerit, weil sie nur geringen Anteil am Familienleben nehmen
konnen. Wenn wir die geschlechtsbezogene Perspektive im Kopf haben, werden wir den Status

Quo nicht gelten lassen oder ihn sogar noch stillschweigend verstirken.?*’

Ein wichtiges Ergebnis aus der feministischen Auseinandersetzung mit der klassischen familien-
therapeutischen Vorgehensweise war die Erkenntnis, dass wir fiir die Art, wie wir unsere Welt
entwerfen, und fiir die Sprache, die wir wihlen, Verantwortung tragen. Welter-Enderlin schreibt
von dem Gebrauch des Wortes Macht, das nur dann eine kritische Konnotation bekommt, wenn
auch die Strukturen, in denen sie gebraucht und analysiert werden, erhellt werden. Das bedeutet,
Familien- und Arbeitswelten sind immer auch unter dem sozio-6konomischen Aspekt der Vertei-
lung von Arbeit, Geld, Bildung und sozialer Mitgliedschaften im Verhiltnis der Geschlechter zu
betrachten.” Deshalb ist es wichtig, die Perspektive der Gender-Thematik in Bezug auf die the-

rapeutische/seelsorgliche Arbeit mit Ritualen zu beobachten und zu analysieren.

4.1.4. Geschlechterdifferenz und Sinnstiftung

In einer systemischen Herangehensweise an die Welt, auf dem Entdeckungspfad zu Ritualen, die
Beziehungen veridndern, Perspektiven verwandeln und Wunden heilen, richtet sich der Blick der
Autorin auf die Welt mit Blick auf Geschlechterdifferenz und Sinnstiftung. Ein Buch iiber Ritua-
le wire ohne diesen Blick nicht am Kern dessen, worum es in dieser Suchbewegung geht: um
Schwelleniiberschreitung; hiufig auch um die Uberwindung einer Klippe auf dem Weg zu einem
neuen Entwicklungsschritt und/oder einer neuen Lebensphase. Schwellen zwischen den Ge-
schlechtern bzw. die Schwellen, die sich aufgrund der Geschlechterdifferenz auftun, sind dabei
ebenso von Bedeutung wie die Schwellen, die sich aufgrund von sozialen Unterschieden auftun.
Im konstruktivistischen Ansatz wird darauf hingewiesen, dass wir keine Wahrheiten entdecken;
wir interagieren mit der Welt, indem wir sie erfinden.”! Einstein stellte fest, dass unsere Theo-
rien von unseren Beobachtungen determiniert sind. Wir konstruieren Gegensétze, um die Welt zu
verstehen. Wir schliipfen leicht in Dualitdten, die einen alltdglichen Manichdismus darstellen.
Wir machen zweiseitige Wahrnehmungen, die sich gegenseitig autheben. Obwohl wir die Sinn-

losigkeit von gegensitzlichen Modellen in unseren Behandlungsmethoden erkennen, akzeptieren

289 Vgl. Rachel T. Hare-Mustin, 1978.
0 ygl. Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999, 30 ff.
#!'Vgl. Paul Watzlawick, 1984.

99



wir das in unseren Theorien enthaltene Postulat von der Gegensitzlichkeit von Frau und Mann,
so als ob dies der Realitédt entspriche. Wenn wir eine Person treffen, wollen wir wissen, ob sie
Mann oder Frau ist. Wir stiitzen uns auf dullere Zeichen, wie Frisur, Vorhandensein oder Nicht-
Vorhandensein eines Bartes, korperliche Merkmale wie Briiste, Statur, Kleidungsstil usw.; das
alles sind zwar triigerische Zeichen, aber normalerweise irren wir uns nicht. So wie die Welt eine
interpretierte Welt ist, ist auch die geschlechtliche Identifikation unseres Gegeniibers eine Inter-
pretationssache. Diese hingt wesentlich mit Sprache zusammen. Manche sagen sogar, dass die
Interpretation der Welt ein Werk der vielen Sprachen ist: ,,[...] tatsdchlich bin ich schon, bevor
ich spreche, gesprochen, schon bevor ich selbst interpretiere, bin ich interpretiert, wie die Ge-
schichte meines zur-Welt-kommens deutlich macht. Ich bin als Frau interpretiert, und ich erken-

ne mich in dieser Interpretation wieder [...].“292

Wie Luisa Muraro erldutert, ist die Sprache der Ort kontinuierlicher Verhandlungen, bei denen es
darum geht, was gesagt und wie es gesagt wird. Sie benennt dies als symbolische Kompetenz.
Symbolische Kompetenz zu haben, heiit, sich dariiber bewusst zu sein, dass Vermittlung not-
wendig ist. Symbolische Kompetenz zu haben bedeutet, sich einer Beziehung zur Welt bewusst
zu sein, die als solche nicht verloren geht. Es bedeutet, in eigenen Worten zu sprechen und sich
in dieser Welt als Teil einer Wirklichkeit wahrzunehmen, die bereits mit Sinn gefiillt wurde. Zu-
gleich ist fiir diese symbolische Kompetenz die dreifache Ebene des Symbols von Bedeutung:
Das Symbol reprisentiert etwas, das Bezeichnete, das reprisentiert wird, hat eigene Dimensionen
und diejenigen, die das Symbol setzen und verstehen, sind in diesem Kompetenzprozess Teil des
Ganzen. Der Aspekt des Geschlechterverhiltnisses sollte in diesem Kontext eine ebenso dreifa-
che Bedeutung haben: als Interpretament der Weltbetrachtung, als Perspektive der Interpretation
in jeweils unterschiedlicher Gender-Ausrichtung oder als Tatbestand in der Struktur von Religi-

293
on.

Wenn Menschen in der Lage sind, den eigenen Erfahrungen Sinn zuzuordnen, kdnnen sie auch
ihre Wirklichkeit gem@dl den eigenen Wiinschen und Erwartungen verdndern. Diese Sinngebung
ist riskant und erfordert Mut und hat etwas mit politischer Handlungsfihigkeit zu tun. Wenn po-
litisches Handeln als symbolisches Handeln entdeckt wird, verdndert sich die Beziehung zwi-

schen den Geschlechtern ebenso wie hierarchische Grundmuster in unserer Gesellschaft.

2 Luisa Muraro, 1999, 12.
3 Vgl. Elmar Klinger, 2003, 14.

100



Fiir das ,.freie, weibliche Denken*, wie Muraro und die anderen Ttalienerinnen®** es nennen, ist
es wichtig, aus den gelernten und vorgegebenen Rollen aussteigen zu konnen und von einem Ort
aufzubrechen, an dem es ein Ungleichgewicht, eine Sehnsucht und einen Unwillen gibt. Dieses
,Von sich selbst ausgehen®, wie es bei Muraro heif}t, verandert das Verhiltnis der Geschlechter
untereinander ebenso wie das Verhéltnis der Einzelnen zur Welt. Es bedeutet, die Aufmerksam-
keit auf das konkrete Leben zu richten und vor allem auf die Empfindungen dabei zu achten.
Dabei kann es sich um wirkliche, jeweils in der Situation stattfindende Wahrnehmungen han-
deln, aber auch um Bilder, Traume, die als Zeichen gelesen werden wollen, nicht nur als indivi-
duelle Zeichen. Es geht hier um das Realisieren der Tatsache, dass wir Menschen Teil der Welt

sind, ohne dass wir je entschieden haben, an ihr teilzunehmen.

Die Geburt der Menschen muss erinnert werden, denn sie bietet die Moglichkeit des Anfangen-
konnens. Dadurch, dass wir von unserer Mutter zur Welt gebracht wurden, wie eine Gabe an die
Welt und an uns, sind wir und die Welt auf ganz besondere Weise verbunden. In der Gebiirtig-
keit finden wir angelegt, was menschliches Tatigwerden in der Welt ist, wie es vonstatten geht
und was es jeweils bewirkt. Im Geborensein als Grundstruktur des menschlichen Lebens ist all
das angelegt, was Am-Leben-Bleiben aber auch Wachsen, Gedeihen, Verdndern und Gliicklich-
sein heilen kann. Die Erinnerung an die Geburt kann zu der Erkenntnis fiihren, wie wir am Le-
ben bleiben, verindern, wachsen und zu einem Mehr, zu einem besseren Zusammenleben der

Menschen gelangen konnen.

Der Weg des Von-Sich-Selbst-Ausgehens kann von Minnern und Frauen begangen werden; je-
doch wurde diese Praxis von Frauen entwickelt. Besonders in den Consciousness-Raising-
Gruppen sprachen viele Frauen von ihrer eigenen Geschichte, indem sie von sich selbst ausgin-
gen. Spiter wurde in der Beschéftigung mit dem Unbewussten das Von-Sich-Selbst—Ausgehen
wieder aufgenommen.295 Bei Hannah Arendt kann der einzelne Neuankommling in der Welt
etwas veriandern, indem sie oder er in das vorhandene Gewebe der Menschen seinen Faden ein-
schldgt, das heif3t, schon bei Arendt liegt das Versprechen und die Moglichkeit zu Verdnderung
in der Natalitdt der Person begriindet. Handeln ist das menschliche Anfangen von etwas Neuem,

das in der Gebiirtigkeit der Menschen begriindet ist.”° Interessant ist nun, dass die Leidenschaft

% Siehe hierzu die Geschichte von Diotima, einer Gruppe von Frauen, die sich Anfang der 1980er Jahre fiir weibli-
che philosophische Forschung an der Universitdt von Verona zusammengetan haben, Dorothee Markert, 1999, 62 ff.
% Vgl. Libreria delle donne di Milano, 1988, 37-59.

% Vgl. Hannah Arendt, 1990, 52 ff.

101



von Frauen bei diesem Handeln in der konkret gelebten Erfahrung gesucht wird, wihrend die

Minner oft auf der Ebene der Theorie und Kultur bleiben.

Im empirischen Teil dieser Arbeit soll untersucht werden, inwieweit sich diese These, die in vie-
len Werken der Italienerinnen zentral ist, wiederfinden lisst. Es ist zu vermuten, dass es eine
enge Verbindung zwischen der Arbeit am Symbolischen, der Gebiirtigkeit und der Sprache gibt.
Hier spiegelt sich der Zusammenhang zwischen der Geschlechterdifferenz und dem Suchen nach
Sinn wider. Diese Suche ist ein experimenteller Weg; dazu gehort die Offenheit fiir Transzen-
denz, also die Entdeckung des Sinns dessen, was uns wichtig ist, im Handeln, im Sprechen und
im Schreiben. Zum Zusammenhang zwischen Geschlecht und religiosem Kult*” sind einige
konzeptionelle Uberlegungen hilfreich. In den giingigen kirchensoziologischen Standarduntersu-
chungen zum Thema gibt es ein nahezu durchgéingiges Ergebnis: Frauen nehmen normalerweise
stiarker am religiosen Kult teil und stehen ihm aufgeschlossener gegeniiber als Ménner. Dies wird

in fiinf Ansitzen auf unterschiedliche Weise begriindet und erklirt:*%®

1. Geschlechtsrollensozialisation: Frauen sind auf religiosen Kult ansprechbarer, da sie auf-
grund ihrer Sozialisation auf soziale und expressive Verhaltensmuster ansprechen, wih-
rend Ménner eher die rationalen und instrumentellen Verhaltensmuster erlernen.

2. Structural Location Theory: Frauen sind nach wie vor eher fiir den Privatbereich zustin-
dig. Diesem wird in der westlichen Kultur heute der religiose Kult zugeordnet.

3. Tiefenpsychologie: Ausgehend von Gott als ménnlicher Autorititsperson fithlen sich
Frauen stdrker angesprochen, weil sie stirker ihre Viterwiinsche und Viterphantasien
projizieren konnen. Oder das Gegenteil geschieht: Sie holen sich die miitterliche Funkti-
on der Sprache ab.

4. Personalititstheorien: Frauen lassen Angst-, Schuld-, Frustrations- oder Abhingigkeitsge-
fiihle eher zu als Ménner. Religion wird in diesem Zusammenhang als Bewiltigungsstra-
tegie eingesetzt.

5. Gender-Schema: Frauen und Minner zeichnen sich durch entweder mehr feminine oder
mehr maskuline Anteile in ihrer Geschlechtsidentitit aus. Je nach Ausrichtung ist die Af-
finitdt zur Religion groBer, da diese mit femininer Geschlechtsidentitit in Verbindung

gebracht wird.

#7Vgl. Ulrich Riegel/Hans-Georg Ziebertz, 2003, 165 ff.
% Vgl. ebd. 166 f.

102



Diese fiinf Ansitze stimmen darin iiberein, dass sie ,,Geschlecht® nicht als eine rein biologische
Tatsache ansehen. Vielmehr wird in all diesen Ansitzen ,,Geschlecht* als geschlechtliches
Selbstbild nidher bestimmt. Dennoch liegt allen Ansitzen eine duale Begrifflichkeit zugrunde und
es stellt sich die Frage, ob diese duale Logik der Vielfalt geschlechtlicher Selbstentwiirfe gerecht
wird, was sich vor allem in der stirkeren Prisenz von Frauen in ehemaligen Minnerdoménen
zeigt. Ebenso machte die Frauenbewegung die Erfahrung, dass sich viele Frauen nicht durch sie
vertreten fiihlten, was wiederum zu der Erkenntnis fiihrte, dass es ,,die” Frau nicht gebe.299 Be-
riicksichtigt man diese Individualisierungsprozesse, muss die Konzeptionalisierung des ,,ge-
schlechtlichen* Selbstbildes im Licht aktueller Gender-Theorien erfolgen. Sie problematisieren
den Geschlechtsbegriff auf der Grundlage interdisziplindrer Forschung und validieren die ge-

genwirtige Relevanz dessen, was es heift, eine Frau bzw. ein Mann zu sein.

In Bezug auf die Untersuchungen zum therapeutischen und seelsorglichen Umgang mit Ritualen
ist also die Perspektive von Geschlechterdifferenz und Sinnstiftung wesentlich fiir die Befragung
der Expertlnnen sowie fiir die Auswertung. Der Blick richtet sich auf Rituale und betrachtet da-
bei durchaus die Bedeutung der geschlechterdifferenten Herangehens- und Erkenntnisprozesse.
Schlussendlich bleibt die Frage, wie stark Rituale wirken und inwiefern die genderorientierte
Blickrichtung zu je unterschiedlichen Beobachtungen und Auswirkungen kommt. Wenn in Ritu-
alen Kontingenz sichtbar gemacht und Transzendenz genutzt wird, so ldsst im Kontext dieser
Untersuchung der Blick auf die Geschlechterdifferenz im Zusammenhang mit Sinnstiftung ein
interessantes Licht auf die individuellen und moglicherweise kollektiven Transformationsprozes-
se fallen. Wenn therapeutisches/seelsorgliches Handeln als symbolisches Handeln entdeckt wird,
verdndern sich die Beziehungen zwischen den Geschlechtern ebenso wie hierarchische Grund-
muster in unserer Gesellschaft und es entstehen neue Bilder und neue Wertigkeiten. Diesen neu

beleuchteten Dimensionen sei im Folgenden nachgegangen.

4.2. Rituale in der systemischen Therapie

4.2.1. Virginia Satir: Pionierin der Familientherapie und Skulpturarbeit

9 Vgl. Sybille Becker u.a., 2000.

103



Virginia Satir griilndete ihre Arbeit auf eine grundsitzlich positive Sicht der Menschen. Mit recht
einfachen Sitzen wirkte sie auf viele verstorend und verwirrend: “Jeder Mensch trachtet danach,
zu uiberleben, zu wachsen und nahe bei anderen zu sein. Alles Verhalten driickt diese Ziele aus,
unabhingig davon, wie gestort es erscheinen mag ... das was die Gesellschaft krankes, verriick-
tes, dummes oder schlechtes Verhalten nennt, ist in Wirklichkeit der Versuch seitens des ge-
krinkten Menschen, die bestehende Verwirrung zu signalisieren und um Hilfe zu rufen ... die
Menschen sind nur in dem Ausmal ihres Wissens, ihrer Weisen, sich selbst zu verstehen, und
ihrer Fihigkeit, sich an anderen zu kontrollieren, beschrinkt. Gedanken und Gefiihle sind un-
trennbar miteinander verbunden. Der Mensch braucht kein Gefangener seiner Gefiihle zu sein,
sondern er kann die kognitive Komponente seiner Gefiihle dazu benutzen, sich zu befreien. Dies
ist die Grundlage fiir die Annahme, dass ein Mensch lernen kann, was er nicht wei}, und dass er
Wege der Stellungnahme oder des Verstindnisses dndern kann, wenn sie nicht stimmen.**”
Nicht zuletzt aufgrund solcher Aussagen wurde Satirs Ansatz als wachstumsorientiert bezeich-
net. Der Fokus wird gerichtet auf die Moglichkeit weiterer Entwicklung der Einzelnen. Satir war
es ein groles Anliegen, Hoffnung, Vertrauen, Wachstum und Verinderungsbereitschaft der ei-
genen Person sich selbst und anderen gegeniiber zu vermitteln. Es lag ihr viel daran, die Verant-
wortung der Einzelnen in den Mittelpunkt ihrer Interventionen zu riicken. Defizitorientiertes
Arbeiten wurde von Satir transformiert, indem sie fragte, was jemanden an seiner/ihrer Weiter-
entwicklung hindert, indem sie die Verantwortung und Entscheidung der Klientlnnen (gerade
auch in der Arbeit mit Jugendlichen) fiir eine Anderung, als oberste Messlatte nahm. Da aber
Menschen immer im System leben, sei es nun in einer Familie oder einem anderen Kontext, ist
die Entwicklung der Einzelnen immer vor dem Hintergrund des Systems zu betrachten. Drei

Dinge werden von Satir als ,,wirksame Krifte* des Systems benannt:*"!

1. der Selbstwert des Individuums,
2. die Regeln des Zusammenlebens,

3. die Kommunikationsmuster.

Zu 1: Weil das Selbstwertgefiihl fiir Satir der Schliissel fiir Wachstum und Verdnderung ist, miis-
sen Menschen in diesem gefordert werden, um den Herausforderungen des Lebens gewachsen zu

sein. Sie betont, dass ,,Gefiihle von positivem Selbstwert* nur in einer Atmosphire gedeihen

*% Virginia Satir, 1979, 117.
'vagl. ebd., 9.

104



konnen, in der individuelle Verschiedenheiten geschitzt sind, in welcher man Fehler toleriert, wo

man offen miteinander redet und wo es bewegliche Regeln gibt.

Zu 2: Virginia Satirs Modell wurde als Wachstumsmodell bezeichnet.’* Fiir das Zusammen-
leben in einer Gruppe sind auch in diesem Modell iibergeordnete Regeln und eine gewisse Ord-
nung forderlich. Explizite Regeln (z.B. die Schlafenszeiten der Kinder) sowie implizite Regeln
(das Sprechen iiber bestimmte Dinge und Ereignisse) sind wesentlicher Bestandteil des Zusam-
menlebens und werden von Erwachsenen, die sich ihrer Verantwortung bewusst sind, vorgege-
ben. Es wird also nicht die Notwendigkeit von Regeln in Frage gestellt, sondern der Umgang mit
diesen, deren Transparenz und Deutlichkeit, deren Sinn und aktueller Bezug. Satir stellt dazu
drei Kategorien auf:** Die Regeln sollten menschlich sein und der Situation, dem Zusammenle-
ben angemessen, es sollte eine Offenheit und Transparenz hergestellt werden und die Regeln
sollten konstruktiv sein, also Wachstum und Veridnderung ermdglichen und begriilen. Nicht die
Anpassung an moglicherweise iiberholte Regeln, sondern die Orientierung der Regeln an den

Bediirfnissen der einzelnen, der Gruppe und der Situation war bei Satir Mal3stab des Handelns.

Zu 3: Die Kommunikationsmuster stehen in engem Zusammenhang mit den Kategorien von
Wachstum, Entwicklung und dem individuellen Selbstwertgefiihl. Satir vertritt die Meinung,
dass es vier verschiedene Kommunikationsmuster gibt, mit denen je nach Personlichkeit, beson-
ders in Stresssituationen, der Selbstwert geschiitzt wird304, darum werden diese Kommunikati-

onsformen auch Uberlebenshaltungen genannt.

Satirs Optimismus und eine wertschitzende, an die Entwicklung der einzelnen Personlichkeit
glaubende Grundhaltung wurde wegweisendes Element fiir die Ritualarbeit in der Familienthe-
rapie. Auch wenn in ihren Biichern und Aufsitzen keine dezidierten Beispiele fiir die Entwick-
lung und/oder Durchfithrung von Ritualen gegeben werden, so geht Satirs Ansatz doch sehr stark
in die Richtung der Arbeit mit rituellen Vollziigen in der Therapie. So war sie scheinbar ohne
Miihe in der Lage, Seminare mit mehr als 60 TeilnehmerInnen zu moderieren und trotz der gro-
Ben Anzahl von Menschen eine Atmosphidre von Dichte und Vertrautheit zu erzeugen. Diese

Atmosphire erzeugte sie vor allem, indem sie ihre optimistische, wertschitzende Haltung in den

302 1y Abgrenzung zum ,.hierarchischen Modell, in dem eine Rollenaufteilung zwischen ,,denen da oben* und ,.de-
nen da unten* vorausgesetzt wird, die Regeln festlegt und individuelle Entfaltungsmoglichkeiten massiv ein-
schrinkt, vgl. Virginia Satir/Michele Baldwin, 1991, 137.

% Vgl. Willibald Neumeyer, 1989, 118 ff.

** Vgl. Virginia Satir u.a. 2000, 49 ff.

105



Raum brachte, zugleich direkte Angebote machte, dass einzelne Menschen die Gelegenheit be-

) - ) - .30
kamen, ihre Herkunftsfamilien zu rekonstruieren und/oder ,,parts parties* zu feiern. >

Virginia Satirs Ansatz bot keine auf hohem Abstraktionsniveau ausgefeilte Erkenntnistheorie,
doch dafiir eine gelebte: das Offnen hypothetischer Ridume, das Denken in 6kologischen Zu-
sammenhédngen, das kreative Spiel mit Moglichkeiten. Besonders hilfreich fiir die Vorbereitung
und Entwicklung von Ritualen ist der Werkzeugkasten des Selbstwerts.’” Er enthilt eine Detek-
tivmiitze, mit der Eltern ungute Gefiihle, Reaktionen etc. aufspiiren und ihnen nachgehen kon-
nen. Das Ja/Nein-Medaillon ermdglicht, ,,Nein“ zu eigenen oder fremden Anspriichen zu sagen
und ,JJa“ zu eigenen Ideen. Mit dem Macht-, Mut- oder Wunschstab in der Hand 16sen sich
Angste auf, die Eltern hinter sich herziehen. Er gibt ihnen die Macht, eigene Visionen zu verfol-
gen und sich von den Menschen um sie herum nicht davon abbringen zu lassen. Der goldene
Schliissel offnet jede Tiir, auch durch mangelnde Horfidhigkeit verschlossene Kommunikations-
tiren. Die Weisheitsdose enthélt in der inneren Stimme von Eltern alle Weisheit der Vergangen-

heit und des Universums, auch die Weisheit, die bei der Kindererziehung hilft.

Von Satir wurde dieser Werkzeugkasten in einer gefiihrten Meditation als Moglichkeit der Kon-
zentration, der Eroffnung neuer Entscheidungs- und Wahlmdoglichkeiten und der Integration ver-
schiedener Teile und Ressourcen angeboten. Ihr lag viel daran, Spiritualitit als wesentliches
Element ihrer therapeutischen Arbeit transparent und zugingig zu machen. ,,Meditationen be-
stiarken die Tatsache, da3 wir gottliche Wesen sind, daB3 wir lernen konnen, da3 wir geliebt wer-
den und liebenswert sind und da3 wir selbst lieben konnen, dal wir Manifestationen des Lebens
und die Hiiter unseres eigenen Lebens sind.“*”’ Obgleich ihre Spiritualitit die Grundlage ihres
Glaubenssystems bildete, fing Satir erst im fortgeschrittenen Alter an, dies klarer zu formulieren.
Fiir sie war Meditation ein Weg zum spirituellen Bewusstsein und zugleich eine Form des Ritu-

als, die einen starken Einfluss bei der Heilung ausiiben kann.

3% Vgl. Virginia Satir u.a. 2000, 195. M. E. lisst sich die therapeutische Methode der ,,parts party*, in der es darum

geht, die einzelnen Teile einer Personlichkeit in den Raum zu holen, auch als Ritual bezeichnen. Es ist dann nur
wichtig, die drei Teile des Rituals in Bezug auf die Parts Party zu benennen: Teil 1 als Verabschiedung von Altem
(z.B. ein scheinbar unvermeidlicher Konflikt zwischen den verschiedenen Teilen), Teil 2 als Transformation dieses
bekannten Konflikts, Teil 3 als Integration und Anfang von Neuem.

3% Vgl. Virginia Satir u.a., 2000.

397 Bhd., 314.

106



Virginia Satir war eine Therapeutin, die schon sehr frith die Gender-Frage aufwarf. Sie hatte

. . .. . . 308
einen gro3en Optimismus, dass dabei viel in Bewegung geraten wiirde.

Ihr Ansatz, gewaltlose
Zugiange zu Veridnderungspotentialen zu schaffen, ihr unerschiitterlicher Glaube an die Verédnde-
rungs- und Entwicklungsmoglichkeit von Einzelnen und Systemen und ihre kreative und intuiti-
ve Herangehensweise, wenn sie mit Klientensytemen konfrontiert wurde; all das 6ffnete und

ebnete den Zugang zur Arbeit mit Ritualen im systemischen Kontext.*”’

4.2.2. Das Mailidnder Team

Die Maildnder Schule der Familientherapie, die als Team um Mara Selvini Palazzoli in den
1970er Jahren in Erscheinung trat, nahm erstmals Rituale explizit als Interventionsform in die

Psychotherapie im westlichen Kulturkreis auf.

Nachdem Selvini Palazzoli in ihrer klinischen Tétigkeit viel mit magersiichtigen Midchen kon-
frontiert war, entschloss sie sich, eine Ausbildung in Psychoanalyse zu machen. Sie war jedoch
mit den zeitaufwendigen und schwierigen Therapien, von denen ein relativ hoher Prozentsatz
nicht erfolgreich war, so unzufrieden, dass sie nach neuen Wegen fiir den Umgang mit dem
Thema Magersucht suchte. So kam sie auf Gregory Bateson, dessen Gedankengut sie auf eine
ganz neue Sichtweise von psychischen Storungen brachte. Erst im letzten Teil des Buches iiber
Magersucht vollzieht Selvini Palazzoli den Schritt von einer analytischen zur systemischen Per-
spektive. Uber die systemische Sichtweise kommt sie zur Interventionsform des Rituals. Sie de-
finiert in ihrem Buch ,,Magersucht* (Originalausgabe 1974) das therapeutische Ritual als ,,eine
Aktion oder eine Reihe von Aktionen, die mit verbalen AuBerungen einhergehen und die ganze
Familie mit einbeziehen. Wie jedes Ritual muss es aus einer reguliren Abfolge von Schritten

. . «310
bestehen, die zur rechten Zeit und am rechten Ort unternommen werden.*

Selvini Palazzoli verstand ihre eigenen Konzepte als sich stindig verdndernde Groflen. Fiir sie
ging es darum, immer neue Wege der Verinderung zu suchen und vor allem als Therapeutin
selbst diese Verdnderungen anzugehen. Auf dem Weg zur Entdeckung von Ritualen als thera-

peutischen Interventionsformen stellte sie die Schwierigkeit fest, sich als Therapeutin von der

3% Vgl. Hans Schindler, 1998, 150.
"% Vgl. hierzu auch Gesa Jiirgens, 1998, 157.
?19 Mara Selvini Palazzoli, 1982, 274.

107



,sprachlichen Konditionierung* zu befreien, d.h. aus einer bestimmten Verhaltensweise eines

Klienten/einer Klientin zu schlieen, welche Gefiihlslage bei ihr vorliegt.

Fiir die Therapeutin, so Selvini Palazzoli, sei es entscheidend, ob es ihr gelingt, sich aus dem
Spiel herauszuhalten, das in der Familie gespielt wird. So entwickelten die MaildnderInnen die
Technik des Gegenparadoxons, die das Paradoxon, in dem die Familie gefangen ist, unterbre-

311 Wenn z. B. eine Familie in ihrer Haltung “Andert uns, ohne uns

chen bzw. aufdecken sollte.
zu dndern.* starr blieb, konnte das therapeutische Gegenparadoxon lauten ,,Wir konnen euch nur

unter der Bedingung @ndern, dass ihr euch nicht dndert.*

Das bekannteste Merkmal des Maildnder Ansatzes ist das Setting, also der Aufbau der Sitzung:
Zwei Therapeutlnnen arbeiten mit der Familie, zwei sitzen hinter der Einwegscheibe und beo-
bachten die Sitzung. Wenn den Beobachtern etwas Wichtiges auffillt, z. B. dass ein Therapeut

sich von der Systemdynamik einfangen ldsst oder wesentliche Dinge iibersieht, greifen sie ein.

Die zum Teil minutiésen Verschreibungen, die vom Maildnder Team aus initiiert wurden, hatten
teilweise Ritualcharakter und weitreichende Wirkungen. Im Laufe der Zeit kann man bei der
Maildnder Gruppe eine Lockerung in der Definition des Rituals konstatieren. Palazzoli und ihre
Kollegen entwickelten z. B. das Ritual der geraden und ungeraden Tage, das vorsah, dass sich
der Vater z. B. an den geraden, die Mutter an den ungeraden Tagen um die Erziehung kiimmern
sollte, wobei die Interventionen, die damit einhergingen, nicht beschrieben wurden. Wenn unge-
l6ste Ambivalenzspannungen in Systemen vorlagen, schlugen Selvini Palazzoli und Co. ein Ri-
tual vor, das die verschiedenen Dinge des Systems in eine geregelte Abfolge bringen sollte.”'? Es
sei nicht mehr notig, stindig verbale Elemente zu verwenden, stattdessen wurde als wichtigstes
Element des Rituals die rituelle Verschreibung einer bestimmten Handlungsweise angesehen.
Nach Meinung von Palazzoli besteht die besondere Wirkungskraft der Rituale darin, dass sie
dem analogen, nichtverbalen Code der Informationsverarbeitung niher stehen als dem digitalen.
So konne, laut Selvini-Palazzoli, ein Ritual das gesamte Familiensystem in sich aufnehmen und
meistens auf recht unkomplizierte Weise verindern.’"? ,Familienrituale dieser Art gehdren zu

den wichtigsten und wirkungsvollsten therapeutischen Techniken, die wir im Lauf unserer Un-

3! Vgl. Mara Selvini Palazzoli, 1977, 47.

312 Vgl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 194. Sie bringen das Beispiel eines Jugendlichen, der gleich-
zeitig sehr viel Zeit mit seinen Eltern und der Freundin verbringen wollte und schlagen hier die Bewiltigung in
Form einer Nacheinander-Abfolge der einzelnen Handlungen und Bediirfnisse vor.

313 Vgl. Mara Selvini Palazzoli, 1979, 142 ff.

108



tersuchungen bei dysfunktionalen Familien zu schnellen und entscheidenden Interventionen ent-

wickelten. '

Spiter berichteten Selvini-Palazzoli und Boscolo, dass sie die Paradoxie als Interventionstechnik
wesentlich seltener einsetzten. Es war ihnen deutlich geworden, welche veridndernde Kraft be-
reits im zirkuldren Fragen und in den Kommentaren steckt, die allein iiber die Fragetechnik eine

neue Perspektive fiir die Familie erdffne.*"

Die vom Mailidnder Team entwickelten Leitlinien und Grundprinzipien waren gerade auf der
methodischen Ebene Tiiroffner fiir die Arbeit mit Ritualen. So sind sie fiir die vorliegende Arbeit
insofern relevant, als sie grundlegende Aspekte und Fragestellungen, vor allem was die Metho-
dik angeht, aufwerfen. Hinsichtlich der Wirkkraft und den sich auf den therapeutischen Prozess
auswirkenden Dimensionen von Ritualen, aufler den iiblichen Rahmen und Strukturierungshil-

fen, ist jedoch alles offen und bleibt zu erkunden.

4.2.3. Luigi Boscolo: Diskontinuititsrituale

Luigi Boscolo u.a., die anfanglich mit Selvini Palazzoli in der Gruppe der Maildnder Familien-
therapeuten zusammengearbeitet und verdffentlicht hatten, trennten sich nach etwa zehn Jahren
von der Ursprungsgruppe und begannen, auf der Basis des Mailidnder Modells Familientherapeu-
tInnen auszubilden. Dabei stellten sie fest, dass das Modell sich wandlungs- und verénderungs-
fahig zeigen muss. Vor allem storten sie sich an der Sichtweise, die Klientensysteme tendenziell
als Gegner anzusehen, wenn z. B. die Rede davon war, deren ,,Strategien, Gegenangriffe und
Manéver* zu erkennen bzw. durchkreuzen zu miissen. So entwickelte sich ihre Arbeit immer
weiter von den instrumentellen Modellen der ,,strategischen Anfénge* weg hin zu einem Kon-

zept der Kooperation und der Gestaltung konstruktiver Dialoge.3 o

Boscolo vermutet dann spéter in seinem Buch ,,Die Zeiten der Zeit®, dass sich in der Gestaltung
von Psychotherapien unwissentlich die Struktur von Ubergangsriten reproduziere: ,, Therapiezeit

ist eine separate Zeit, die die daran Beteiligten [...] sehr stark als eine Art heilige Zeit erfah-

*'* Mara Selvini Palazzoli, 1982, 438.
13 Vgl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 31.

109



ren «317

Er benutzt ebenso wie Evan Imber-Black die Ausfithrungen von van Gennep hinsichtlich
der Ubergangsriten mit der grundlegenden Dreiteilung in Trennungs-, Ubergangs- und Rein-
tegrationsphase. Die Trennungsphase, die zum Beispiel mit dem Erstkontakt und der Phase des
Beziehungsaufbaus verglichen werden kann, dient als Vorbereitung fiir die nachfolgende Thera-
pie. Der Klient oder die Klientin bereiten sich vor, indem sie sich aus ihrem Alltag heraus 16sen,
sich an einen besonderen Ort begeben, sich eine gesonderte Zeit dafiir nehmen und sich im Ideal-

fall die fiir sie richtigen Therapeuten wihlen, um an konkreten Themen zu arbeiten.

In der Schwellen- oder Ubergangsphase folgt die eigentliche Sitzung bzw. entwickelt sich die
Phase innerhalb einer Therapie oder Beratung, wo es z.B. moglich ist, verschiedene Rollen und
neue Identitdten auszuprobieren. Es besteht fiir die Klienten die Moglichkeit, die hinzugewonne-
nen Informationen zu verarbeiten und damit zu experimentieren. Von Seiten der Therapeuten
gibt es evtl. unterschiedliche Ritualisierungen des Behandlungsprozesses, z. B., wie die Klien-
tInnen zu Beginn einer Sitzung begriiit werden, welche Sitzordnung gewdhlt wird oder an wel-

chem Punkt der Sitzung ein Genogramm vorgeschlagen wird.

In der dritten Phase, der Reintegrations- oder Angliederungsphase, ist es innerhalb eines Thera-
pieprozesses notwendig, die Trennung zwischen Therapeutlnnen und KlientInnen vorzubereiten
bzw. eine einzelne Sitzung so zu beenden, dass der nédchste Termin festgelegt wird und die Kli-
entlnnen mit einer Aufgabe oder Intervention in ihren Alltag zuriickkehren konnen, die ihnen
dabei hilft, ihre soeben gemachten Erfahrungen zu integrieren. Fiir die Beendigung einer Thera-
piephase gibt es verschiedene Moglichkeiten, die von einigen Familientherapeuten auch als Ri-

tual bezeichnet’'® bzw. in Form von Ritualisierungen eingefiihrt werden.

Karin Holz und Carmen Zahn haben die therapeutische Psychodramaarbeit in ihrer Struktur und
Anwendung als das Therapiemodell hervorgehoben, welches am deutlichsten die Elemente eines
traditionellen Heilrituals in sich trigt. Da sich beim Psychodrama die Beteiligten auf das Spielen
von Rollen konzentrieren, konnen neue Erfahrungen gemacht werden; die Ratio hat die Mog-
lichkeit zuriickzutreten und die Intensitdt des Bewusstseins wird gelockert. Unbewusste Bilder

konnen auftauchen und nicht integrierte Personlichkeitsanteile das Handeln beeinflussen. Ahn-

316 Siehe hierzu die Ausfithrungen zur “Kybernetik 2. Ordnung®, in: Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002,
53.

317 Luigi Boscolo/Paolo Bertrando 1994, 282.

3% Vgl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 182 ff.

110



lich wie das Spiel der Kinder, hat das reine Spiel etwas Absichtsloses’'? und ist ein ,ungerichte-
ter Zustand“. Die Autorinnen stellen ebenfalls heraus, dass die Zeit im Verlauf des Psychodra-
mas, ebenso wie die Therapiezeit bei Boscolo, als besondere Zeit gekennzeichnet wird. Sie be-
zeichnen z.B. die Spielzeit im Psychodrama, welche genau dann beginnt, wenn es darum geht,
sich neue Lebensbereiche und Handlungsrdume zu erschlieBen, als etwas, das das Alte, das vor-
iber ist, und das Neue, das gerade beginnen will, kenntlich macht. In gleicher Weise stellt Bos-
colo eine Parallele zwischen komplexen und nicht-komplexen Gesellschaften heraus: ,,Die Funk-
tion der Psychotherapie in unserer Gesellschaft dhnelt tatsachlich der grundlegenden Funktion
von Ubergangsriten in primitiven Gesellschaften, nimlich den Ubergang einer Person von einem
Zustand in einen anderen zu sanktionieren (in unserem Fall von der ,Krankheit’ zur geistigen
Gesundheit). Es ist also keine Uberraschung, dass alle Therapien mehr oder weniger die Form

eines Ritus haben.**?°

4.2.4. Onno van der Hart

Unter dem Einfluss der Gruppe um Selvini Palazzoli beschiftigt sich Onno van der Hart mit der
Anwendung von Ritualen in der Psychotherapie. Er definiert Rituale folgendermaBen: Rituale
sind vorgeschriebene rituelle Handlungen, die auf eine bestimmte Art und Weise und in einer
bestimmten Reihenfolge ausgefiihrt werden miissen und zu denen moglicherweise bestimmte
Formeln gesprochen werden. Neben den formalen Aspekten lassen sich Erfahrungsaspekte der
Rituale unterscheiden. Rituale werden mit viel Engagement ausgefiihrt. Ist das nicht der Fall,
sprechen wir von leeren Ritualen. Bestimmte Rituale werden im Leben der Betroffenen stindig
wiederholt, andere dagegen werden nur einmal durchgefiihrt (sie konnen allerdings von anderen

Menschen wiederholt werden).321

Van der Hart weist daraufhin, dass es zu Beginn des Entwick-
lungsprozesses eines Rituals innerhalb einer Therapie entscheidend ist herauszufinden, an wel-
chem Punkt die Klienten sich befinden. Dabei richtet er sich nach van Genneps Dreigliederung
der Ubergangsrituale und — wie oben beschrieben — nach Trennungs-, Schwellen- und Integrati-
onsphase. Von Seiten des Therapeuten/der Therapeutin ist es wichtig, darauf zu achten, ob es
sich um ein Abschieds- Ubergangs- oder Angliederungsritual handelt. Ein nicht bewiltigter Ab-

schied erfordert eine andere Vorgehensweise als etwa eine nicht wahrgenommene oder nicht

319 Vgl. die Theorie von Johan Huizinga, 1956, 12 ff.
20 Luigi Boscolo/Paolo Bertrando, 1994, 283.
! Vgl. Onno van der Hart, 1983, 5 ff.

111



markierte Verdnderung im Lebenslauf der Klienten. Die jeweiligen Ritualtypen unterscheiden
sich bei van der Hart hauptsichlich in der Verwendung von unterschiedlichen Symbolen und
symbolischen Handlungsweisen. Er betont immer wieder die auferordentliche Wirkung von
Symbolen und empfiehlt, innerhalb eines Rituals neue Symbole einzufiihren, als Zeichen der
Erneuerung und Wandlung, so z.B. einen Redestab fiir eine Familie, deren Konflikt darin be-

steht, sich gegenseitig nicht zu Wort kommen zu lassen.

Ein wichtiges Anliegen van der Harts ist die innere Beteiligung. Rituale wirken nicht per se,
sondern nur dann, wenn sie mit innerer emotionaler Beteiligung durchgefiihrt werden. Dies ist
insbesondere fiir die therapeutische Anwendung von grundlegender Bedeutung. Bei der Famili-
enarbeit empfiehlt er, sogenannte ,kompakte Rituale zu verwenden, die sich nicht unbedingt
auf die drei Phasen griinden miissen, da es sich bei Konflikten in diesen Systemen meist um
Ubergangskrisen handele. Als weitere wesentliche Elemente nennt er die Wahl des richtigen
Zeitpunktes, um das Ritual in den Therapieverlauf integrieren zu konnen, die Motivation der
KlientIn als Ressource zu nutzen, die Sprache der Klientln einzusetzen sowie die individuellen
Symbole aus der Kultur und Umwelt der KlientInnen mit einzubeziehen. Uber diese Dinge bend-
tigt die Therapeutln ein detailliertes Wissen, um sie bei der Konstruktion des therapeutischen
Rituals verwenden zu konnen. Desweiteren weist van der Hart darauthin, dass die geschlossenen
und offenen Anteile des Rituals an die Klientlnnen und ihre Méglichkeiten sowie Bediirfnisse

angepasst werden sollten.

Van der Hart betont die Moglichkeit der Einmaligkeit eines Rituals. Sehr hdufig sei es sogar so,
dass gerade die Einmaligkeit die besondere Wirkungskraft des Rituals unterstreiche. Er legt Wert
darauf, therapeutische Rituale von der géngigen Alltagsmeinung abzugrenzen, Rituale konnten
mit tiglichen Handlungen gleichgesetzt werden. Handelt es sich z.B. um Uberginge von einer
Lebenssequenz in eine andere, so kénnen einmalige Ubergangsrituale angewendet werden, han-
delt es sich hingegen um Konflikte innerhalb eines Systems, wenn etwa Regeln nicht eingehalten
werden, dann konnen Rituale wiederholt und regelmifig eingesetzt werden, wie z.B. das von der
Maildander Gruppe beschriebene Ritual der ,,geraden und ungeraden Tage®. In der Unterschei-
dung zwischen Kontinuitiits- und Ubergangsritualen verweist er auf van Gennep, untergliedert

die Ubergangsrituale dementsprechend in Trennungs-, Schwellen- und Integrationsrituale. Kon-

112



tinuititsrituale teilen sich in ,telectic rites’**, die kleine, alltigliche Ubergiinge (im Sinne von
situativen Kontextverdnderungen) betreffen (z.B. Einschlaf- oder Verabschiedungsrituale) und
,intensification rites’, die die Kontinuitit der Beziehungen stabilisieren (z.B. Familientreffen,

gemeinsame Mabhlzeiten etc.).

Ahnlich wie Palazzoli verweist auch van der Hart auf die Funktion von geschlossenen und offe-
nen Teilen innerhalb der Rituale: Einerseits hilt er eine vorgeschriebene Struktur mit bestimmten
rituellen Elementen fiir wichtig, um einen sicheren Rahmen fiir starke Emotionen zu bieten, die
normalerweise bei wichtigen Ubergingen frei werden, aber auch, um bestimmte kulturelle In-
formationen zu transportieren. Andererseits werden in den offenen Teilen Freirdume fiir die Ent-

faltung einer mit der eigenen Biographie verbundenen Bedeutung geschaffen.

Richard Whiting fiihrt bei Evan Imber-Black’ die von van der Hart erwihnten Bausteine fiir
therapeutische Rituale weiter aus und misst neben den Symbolen, als wichtigste Anteile eines
Rituals, besonders der Wahl und Kombination von offenen und geschlossenen Aspekten grof3ere
Bedeutung bei. Ebenso spielen Zeit und Raum eine entscheidende Rolle fiir die Entwicklung und
Durchfithrung von Ritualtechniken und symbolischen Handlungen. Die Ritualzeit sollte als et-
was Besonderes gekennzeichnet werden. Er spricht von einem ,,Sicherheitsspielraum®, einer
vorgegebenen zeitlichen Begrenzung, in der ausprobiert werden kann bzw. besondere Gesetze
und Regeln gelten. Wihrend des Rituals kann es zu emotionalen Reaktionen kommen, die durch
den vorgegebenen Zeitraum von etwa einer halben Stunde leichter zugelassen werden kénnen
und manchem Mitglied seine Teilnahme erleichtern kann. Whiting bezeichnet es als eine Art
,tempordre Intervention’, wobei es den TeilnehmerInnen freisteht, die gemachten Erfahrungen
indirekt zu bewerten, beizubehalten oder als einmaliges Ausprobieren ad acta zu legen. Grund-
satzlich betont Whiting die Notwendigkeit, das Ritual sowie jegliche weitere Intervention auf das
Klientensystem abzustimmen und ihrem individuellen Muster anzupassen. Er sieht ,,die Antwort
primér im Stil des Individuums, des Paares oder der Familie, sowie darin, wie sie sich und das

Problem priisentieren und auch wie sie an den therapeutischen Prozess herangehen.***

322 Der Begriff ,.telectic* stammt aus dem Griechischen und bezeichnet das Entfernen von Altem und die Ubernah-
me von Neuem (vgl. Onno van der Hart, 1983, 147), entspricht also im Deutschen wandeln, umwandeln oder wech-
seln.

333 Vgl. Richard A. Whiting, 1998, 121 ff.

3% Bhd., 124.

113



Das richtige Gleichgewicht zu finden zwischen offenem Vorgehen, bei dem das zu unterstiitzen-
de System aktiv selbst mitgestalten kann, und geschlossenen Elementen, die einen klar definier-
ten Rahmen abstecken, der zugleich Sicherheit und Orientierung anbietet, ist ein wesentliches
Ziel des laufenden therapeutischen Prozesses. Hier sind die Therapeutlnnen auf die Mithilfe und
auf das Feedback der Klientlnnen angewiesen bzw. miissen sich auf die eigene Beobachtungsga-
be verlassen. Eventuelle Befremdlichkeiten und Befangenheiten der KlientInnen miissen richtig
gedeutet und gegebenenfalls die notwendigen Verdnderungen vorgenommen werden, um dar-
tiber mehr Offenheit bei den Klientlnnen zu erzeugen. ,,Wie jede Intervention ist das Entwickeln
therapeutischer Rituale eine Sache des Ausprobierens.“325 Ein Schliisselelement bei der Kon-
struktion und Ausfithrung von Ritualen kann der Ort sein, an dem das Ritual stattfindet. Bei the-
rapeutischen Ritualen muss der Therapeut/die Therapeutin die Wahl des Ortes griindlich iiberle-
gen. Dies konnte auch ein Diskussionsbereich zwischen Therapeutln und Familie sein. Der Ort
fiir das Ritual kann entweder sitzungsintern oder -extern gewéhlt werden oder sich aus einer
Kombination dieser beiden Moglichkeiten zusammensetzen. Fiir die vorliegende Untersuchung
hinsichtlich der Anwendung von Ritualen im therapeutischen Kontext sind besonders die Raum-
und Zeitwahl, aber auch das Gleichgewicht zwischen offenen (Inhalt) und geschlossenen (Rah-

men) Aspekten grundlegende Voraussetzung.

4.2.5. Rosmarie Welter-Enderlin

Als Paar- und Familientherapeutin in eigener Praxis, Griinderin und Leiterin des Ausbildungsin-
stituts fiir Systemische Therapie in Meilen/Ziirich hat Rosmarie Welter-Enderlin schon frith den
geschichtlichen Aspekt der Arbeit mit Familien und Paaren betont und herausgearbeitet. Im ge-
meinsamen Hinschauen auf die miteinander vernetzten Geschichten zeigte sie auf, wie sich die
aktuellen Konflikte besser verstehen und zugleich auch Auswege, Losungen und Ressourcen
finden lassen. Der Anstof3 fiir die Entwicklung und Anwendung von Ritualen in der therapeuti-
schen Arbeit ergab sich durch ein internes Symposium ihres Ausbildungsinstituts im Wallis im
Jahr 1999, wo aus den verschiedensten Arbeitsfeldern und Disziplinen (Ethnologie, Soziologie,
Psychologie, Architektur, Organisationsentwicklung etc.) Forschungs- und Praxiserfahrungen zu
Ritualen zusammengetragen und miteinander verglichen wurden. Der zweite Ansto3 war ein

internationaler Kongress, den ebenfalls ihr Ausbildungsinstitut an der Eidgenossischen Techni-

33 Bbd., 127.

114



schen Hochschule (ETH) Ziirich durchfiihrte. Dieser hatte den Titel: “Rituale in Alltag und The-
rapie“. Es ging hauptsidchlich um die Frage, ob und in welcher Weise Rituale in einer sich stédn-
dig verindernden Welt zum einen Identitit stiften, zum anderen Transzendenz und Trost fiir

Menschen in komplexen Situationen vermitteln konnen.

Welter-Enderlin betont im Vorwort des von ihr in Kooperation mit Bruno Hildenbrand heraus-
gegebenen Buches zum Thema ,,Rituale®, dass sie Rituale interessieren, weil sie emotionale,
soziale und kognitive Prozesse, die untrennbar miteinander verbunden sind, so verdichten, dass

Losungen fiir ,.eingefrorene, menschliche Entwicklungen* entstehen konnen.>2

Zugleich legt
sie aber auch Wert darauf, den kritischen Umgang mit bewahrenden Ritualen als Folge der
1968er Bewegung im Blick zu haben. Im Zusammenhang ,,l6sungsorientierter Kurzzeitthera-
pien“ entstand die Gefahr, dass Rituale oder ritualisierte Formen in redundante Muster von
Schuldzuweisungen bis hin zu schematischen Interventionstechniken verfielen. Dies geschah vor
allem dort, wo Rituale als hastige Wunderlosung fiir eine Konfliktsituation iibernommen wurden,
ohne den Sinn- und Lebenszusammenhang der KlientInnen zu beriicksichtigen. Welter-Enderlin
ist es ein Anliegen, in der therapeutischen Arbeit mit Ritualen nicht normativ angelegten Schie-
nen zu folgen, sondern stattdessen die individuelle Situation und Sinnstruktur der KlientInnen zu
bedenken. Sie warnt vor dem Gebrauch von Ritualen in Form eines schlichten ,,Reframing* ein-
engender Problembeschreibungen. ,,Wenn dein Partner dich zum Beispiel bosartig im Stich ge-
lassen hat, kannst du in der Therapie ein Ritual machen, mittels dessen du dich von ihm trennen

kannst [...].**%’

Welter-Enderlin gibt jedoch zu bedenken, dass bei diesen einfachen Interpretati-
onen vernachlédssigt wird, was Evan Imber-Black als wesentliches Bestandteil therapeutischer
Rituale bezeichnet: nimlich das fiir die Klienten individuell zugeschnittene Vorgehen mit dem

Gebrauch von Symbolen, die an ihre Kultur direkt anschlie3en.

Noch im Konzept der systemischen Therapie als Begegnung®®® waren Welter-Enderlin und Hil-
denbrand davon ausgegangen, dass therapeutische Rituale als ,,auftauendes* Handeln im Um-
gang mit Stagnation als Folge schmerzhafter Erlebnisse und Ereignisse sinnvollerweise an beste-
hende Rituale im Lebenszyklus bzw. im Zusammenhang der Kultur und Geschichte einer Fami-

lie anschlieBen sollten. Das Geschichtenerzihlen ist fiir Welter-Enderlin wesentliches Moment

326 Vgl. Bruno Hildenbrand/Rosmarie Welter-Enderlin, 2002, 8.
327 Rosmarie Welter-Enderlin, 2002, 239.
28 Vgl. Rosmarie Welter-Enderlin/Bruno Hildenbrand, 1996.

115



im Prozess des Schaffens neuer Rituale, gerade, wenn es um das Kreieren von Ubergangsritualen

und Heilungsritualen geht.

Beim Schaffen von Ubergangsritualen orientiert sie sich an van Genneps Modell der ,rites de
passage‘. Anhand einer Fallbeschreibung, die die Geschichte einer fiinfkopfigen Familie erzihlt,
in der der édlteste Sohn und Bruder, genannt Toni, auf ritselhafte Weise verschwunden ist, macht
sie deutlich, wie sie den Ubergang der Familie begleitete. Zunichst leitet sie mit Fragen nach der
Vergangenheit und der Gegenwart in die erste Phase eines Ubergangrituals ein. Diese Fragen
wurden mit Blick auf das ErschlieBen der biografischen Lebensthemen der Eltern sowie mit
Blick auf die beiden Jugendlichen und ihre Alltagsthemen als Vorbereitung und Hinfithrung zum
Ritual gestellt. In der Schwellenphase trat das vorprogrammierte Chaos ein. Gerade, weil die
Positionen der einzelnen Familienmitglieder zum Verschwinden von Toni sehr unterschiedlich
waren, bewegten sich die Gespriche wihrend der Ubergangsphase zwischen Wut und Spannung,
hilfloser Lihmung und versteckter Hoffnung. Welter-Enderlin beschreibt diese Phase so, dass sie
selbst sich dem Zustand des familialen Limbus zwischen Himmel und Holle kaum entziehen
konnte und bei jedem Gespriach ein Stiick mehr in diese Dynamik abtauchte. Jedoch war die
Rahmung des therapeutischen Settings absolut entscheidend, die emotionale und affektive Si-
cherheit der Familie zu stiitzen und schlussendlich das Ubergangsritual vorzubereiten. Das Ritual
selbst wurde fiinf Jahre nach Verschwinden des Sohnes und Bruders in einer kleinen Familien-
feier und dann auch noch offentlichen Feier begangen. Zwischen dem Erstkontakt zur Therapeu-
tin und dem eigentlichen Durchfiihren des Rituals lagen somit vier Jahre, eine Zeit, die die Fami-

lie zur Realisierung des Verlustes und zur Bereitschaft, Neues zu beginnen, brauchte.

Aufgrund der Anregungen aus dieser Fallgeschichte besteht das Fazit von Welter-Enderlin fiir

die therapeutische Arbeit mit Ritualen aus sechs Punkten:**’

1. Ideen fiir Ubergangsrituale sollten schon friih wihrend des therapeutischen Prozesses ge-
sammelt werden, jedoch ohne die Erwartungshaltung, dass diese von den KlientInnen
aufgenommen werden. Stattdessen ist es gut, zundchst die Lebenssituation sowie die

Sinnzusammenhinge der Klienten in den Mittelpunkt der Therapie zu stellen.

3% Vgl. Rosmarie Welter-Enderlin/Bruno Hildenbrand, 2002, 248 f.

116



2. Das Gefiihl der Zugehorigkeit zueinander sowie die Erfahrung des sicheren Raumes sind
fiir die Klienten wesentlich, um sich neuen Erfahrungen 6ffnen zu konnen. Dazu gehoren
Themen, die aus dem Leben gegriffen werden und solche, die dariiber hinausgehen.

3. Der jeweilige Anlass fiir das evtl. zu gestaltende Ritual sollte im Kontext der Familienge-
schichte auch unter dem Blick der verschiedenen Bewiltigungsmuster gesehen werden,
so dass das Ritual keine vorschnelle Bewiltigungsstrategie darstellt.

4. Der Faktor Zeit ist von Beginn der Begleitung nicht zu unterschitzen. Alle am Ubergang
Beteiligten miissen zu der Durchfiihrung des Rituals bereit sein. Eine entsprechende Rei-
fezeit ist einzukalkulieren.

5. Gerade wenn die Schwellenphase durch duflere Unsicherheiten bedingt einen wirklichen
Schwebezustand mit sich bringt, sind schnelle Handlungsvorschlige eher kontraindiziert.
Sie fordern meistens das Verharren auf der Schwelle.

6. Oft eignen sich Kirchen und andere im Alltag verankerte ,,Ritualanbieter* besser zum

Feiern von Ubergiingen als ,,selbst gestrickte Rituale.**

Rosmarie Welter-Enderlin hat mit ihrer kritisch-offenen Herangehensweise an die Rituale und
deren Rezeption wesentliche Bausteine fiir die Applikation der unterschiedlichen Konzepte von
Ritualen in Beratung und Therapie zusammengesetzt. Ihr besonderes Augenmerk auf die teils
unkritische Rezeption der Rituale in den Fundus der beraterischen und therapeutischen Hand-
lungsmoglichkeiten hat wesentlich dazu beigetragen, dass mehr oder weniger gut durchdachte
systemische Interventionen, die mit dem Einrichten von Gewohnheiten oder dem Durchkreuzen
von Gewohnheiten schnell als Ritual bezeichnet wurden, nicht ohne weiteres als ,,Ritual* mar-

kiert werden.>’!

Vgl ebd., 249.
#1vagl. ebd., 23.

117



4.2.6. Bert Hellinger

Bert Hellinger geht als Systemiker davon aus, dass in sozialen Systemen, zumindest im westli-
chen Kulturkreis, eine ganz bestimmte Ordnung vorherrscht, die auf alle beteiligten Systemmit-
glieder eine bestimmte Wirkung ausiibt. Es gibt wohl kaum einen anderen Ansatz in der systemi-

schen Therapie, der die Diskussion so belebte und polarisierte wie der von Bert Hellinger.

Er entwickelte eine sogenannte 16sungsorientierte Kurzzeittherapie, die in kiirzester Zeit Effekti-
vitdt und Heilung bzw. eine Losung von alten festgefahrenen Strukturen verspricht. In erster Li-
nie besteht die Methode in einer ganz bestimmten ,,Aufstellungsarbeit®, einer bestimmten Form
von Skulpturarbeit, in der eine Person sich innerhalb einer groleren Gruppe Menschen als Stell-
vertreterInnen fiir ihre Herkunftsfamilie sucht, um das Bild der ,,alten Ordnung* durch eine ,,gute
Ordnung* zu ersetzen. Im Gegensatz zu den obengenannten Familientherapeutlnnen, die fiir die
Wahrnehmung und Transparenz bzw. Reflexion des gesamten Sinn- und Lebenszusammen-
hangs der Klientlnnen pléadieren, geht es Hellinger duBlerlich nur um die Basisdaten. Er fragt
hauptsichlich nach den duleren Eckdaten, also nach Ereignissen, die schnell abzufragen sind:
,,Ist jemand gestorben, wurde jemand verstoB3en, gab es einen fritheren Mann oder ein abgetrie-
benes Kind? Nur das ist von Interesse, ich brauche keine Personenbeschreibungen, ich betreibe
keine langwierigen Anamnesen.“*>* Hellinger lisst sich in seiner Arbeit von den Riickmeldungen
der im Rollenspiel Beteiligten leiten. Er befragt deren Befindlichkeit, je nach Position in der
Skulptur und versucht von den Befindlichkeiten der RollenspielerInnen Riickschliisse auf das
System der Person, die gerade ihre Herkunftsfamilie aufstellt, zu ziehen. So kommt er hiufig zu
schnellen Schliissen. Eine Aufstellung dauert im Durchschnitt zwischen 20 und 30 Minuten. Die
Sitzung wird beendet mit der Suche nach Sétzen, in Form von Metaphern, ritualisierten Formeln

oder kleinen Ritualen, die dann die Losung darstellen sollen.

Die feste Ordnung, von der Hellinger im Familiensystem ausgeht, nennt er ,,Ursprungsordnung®.
Mit dieser Ursprungsordnung ist eine gewisse Hierarchisierung verbunden, die sich am Zeit-
punkt des Eintritts in das System orientiert. Ein Familienmitglied, das frither dem System beige-
treten ist, hat einen hoheren Rang als spater Gekommene. Hellinger selbst spricht von der zeitli-
chen Aufeinanderfolge der Zugehorigkeit. Also haben Eltern Vorrang vor den Kindern, Erstge-

borene Vorrang vor den spiter Geborenen, Kinder aus erster Ehe Vorrang vor neuen Partnern

32 Bert Hellinger, 1995, 22.

118



etc. Zugleich hat in der Abfolge der Systeme das Neue Vorrang vor dem Alten. Diese Ordnung
ist gegeben. Sofern sie respektiert und eingehalten wird, ist sie tatsichlich stabil; wird sie aber
hintergangen, nicht geachtet oder verdreht, wird das ganze System gestort. Hellinger fragt in den
Aufstellungsarbeiten immer nach moglicherweise ausgeblendeten Personen, zum Beispiel, ob es
bei Eltern frithere Partner gab oder verstorbene Kinder, und stellt diese mit auf. Wenn nun eine
Storung diagnostiziert wird, findet sich ein Mitglied des Systems (hédufig ist es ein Kind) nicht
selten in einer Position, die seinem Ort im System nicht angemessen ist. Das Kind provoziert
eine solche ,,unangemessene* Position, indem es sich iiber seine Eltern stellt und/oder seine El-
tern oder ein Elternteil verachtet. Die Verachtung des einen Elternteils, die hdufig ausgelost
wird, weil das Kind aus Treue zum anderen meint, dieses tun zu miissen, oder weil es versucht,
die elterliche Beziehung in Ordnung zu bringen, beinhaltet massive Ubertretungen der Gesetz-
mifBigkeiten im System. Das Ergebnis ist vielfiltiger Art, hdaufig handelt es sich um Symptome
in Form von Autoaggressivitidt oder (innerer) Emigration in verschiedenen Formen. Hellinger
schldgt in solchen Fillen eine demiitige Haltung vor, die er im therapeutischen Kontext, hidufig
in den oben beschriebenen Aufstellungsarbeiten von den KlientInnen einiiben lidsst. Wesentlich
in diesem Zusammenhang ist seine Position, dass durch das erlosende Ritual im therapeutischen
Setting eine Losung der Symptomatik und der Verstrickung erfolgt. Mit Verstrickung meint Hel-
linger einen Ausschluss von Familienmitgliedern, der vom System nicht geduldet wird, d.h. sei-
ner Meinung nach iibernehmen die Menschen aus der nachfolgenden Generation etwas, das die
Generation davor ihnen eingebrockt hat. Hellinger redet hier von Identifizierung und bezieht
diese auf Menschen, die innerhalb eines Familiensystems mit Menschen identifiziert sind, die
einen schweren Stand hatten, ausgeklammert wurden oder sonst nicht zum Zuge kamen. Diese
Identifizierung fiihrt zu extremen Verschiebungen, die sich in Ritualen der Aufstellung immer

wieder ereignen.

Der Umgang damit, von Hellinger als die Losung propagiert, orientiert sich an den ,,Ordnungen
der Liebe“.*® So beschreibt er exemplarisch die Arbeit mit einem jungen Mann, genannt Daniel,
der sich vage an eine Totgeburt seiner Mutter, ein Méddchen, das vor ihm kam, erinnert. In der
Aufstellung wird nach Hellingers Beschreibung deutlich, dass Daniel sehr schnell in die Rolle
kam, seine tote Schwester zu vertreten. Ebenso wird evident, dass diese starke Identifikation mit
ihr zur Homosexualitit bei ihm fiihrte. Hellinger entwickelt nun die Theorie zu gleichgeschlecht-

licher Liebe und Psychosen, die seiner Meinung nach sehr haufig mit gegengeschlechtlicher

33 Bert Hellinger, 1998, 19.

119



Identifizierung einhergehen. Der Weg aus dieser Identifizierung fiithre nur iiber die Liebe. Bei
der Identifizierung sei mein Ich wie die Person, die ich vertrete. Sie konne kein Gegeniiber fiir

mich sein. Aufgrund dieser Identifizierung konne ich die Person auch nicht lieben.

Auch bei erwachsenen Kindern konnen die Eltern den Kindern helfen, eine unterbrochene Hin-
bewegung ans Ziel zu bringen. Hellinger betont die Notwendigkeit, alte Unterbrechungen riick-
gingig zu machen und appelliert an die Verantwortung der Eltern. Ebenso haben aber auch die
Kinder die Aufgabe, den Eltern liebevoll und ohne Groll oder einer Vorwurfshaltung gegeniiber-
zutreten. Wenn sie noch in alten Verstrickungen gefangen sind, ist die tiefe Verneigung der
Schritt, der einer echten Begegnung vorausgeht. ,,Wenn man den Eltern Ehre erweist, kommt
etwas tief in der Seele in Ordnung.“*** Hellinger bezieht an der Stelle der Elternehre hiufig den
Himmel und die Erde mit in seinen Sprachduktus ein. Er sagt, wie wichtig es sei, die Elternehre
als Erdenssache zu begreifen und damit die Vorstellung zu verlassen, sich mit Hilfe des Himmels
iiber die Erde oder gar iiber die Eltern erheben zu konnen. ,,Die Eltern ehren heif3t, sie nehmen
und lieben, so wie sie sind, und die Erde ehren heifit, sie nehmen und lieben, so wie sie ist: mit
Leben und Tod, Gesundheit und Krankheit, mit Anfang und Ende. Das aber ist der eigentliche
religiose Vollzug, den man frither Hingabe und Anbetung nannte. Wir erfahren ihn als duBerste

EntiduBerung, die alles nimmt und alles gibt — mit Liebe.«*

Das entscheidende Wort fiir die Suche nach Losungsdynamiken in verstrickten Systemen ist der
Ausgleich. Es geht im System immer um das Geben und das Nehmen, Schuld und Unschuld
hingen eng mit dieser Dynamik von Geben und Nehmen zusammen. In Ritualen der Ausgleichs-
regelung versucht Hellinger deutlich zu machen, dass der/die Gebende immer in einer vorteilhaf-
ten Position ist, wihrend der/die Nehmende in die Position der Schuld gerit. Da wo es moglich
wird zu nehmen, vor allem von den Eltern, erfahren die Nehmenden oft eine grole Zufuhr an
Energie und Kraft. Die Rituale, die in Skulpturarbeiten mit StellvertreterInnen diese Prozesse
ermdglichen, sind nach Meinung Hellingers deshalb so bedeutsam, da es im wirklichen Leben
oft nicht moglich ist, solche Austausch-Situationen herzustellen. Ein Ritual findet in dem Mo-
ment statt, in dem eine Situation hergestellt wird, die eine Situation aus dem alten Leben in einer
Aufstellungs- oder Skulpturarbeit wieder ins Leben ruft, allerdings im Hier und Heute und mit

anderen Vorzeichen. Entscheidend fiir das Erleben des Austausches ist die Erkenntnis, dass es

4 vagl. ebd., 23.
333 Ebd., 382.

120



unmdoglich ist, unschuldig durchs Leben zu gehen, und dass manchmal die einzige Moglichkeit,

Austausch herzustellen, die Dankbarkeit ist.

Zur Ordnung in Familien gehort auch, dass alles Vergangene nach einiger Zeit wirklich vergan-
gen sein darf. Wenn man in die Vergangenheit zuriickkehrt, dann nur, um zu erledigen, was ei-
nen noch festhélt oder um Kraft zu schopfen fiir die Zukunft. Das Kraft-Schopfen ist ein wesent-
liches Momentum in den Arbeiten Hellingers. IThm liegt viel an einer letztlich kraftvollen und
starken Position im Leben, wenn auch der Weg dorthin oft durch Demutshaltung und Ohnmacht-
serfahrungen gepragt ist. Aus der Opferposition auszusteigen ist moglich, wenn Menschen den
liebevollen Blick lernen auf das, was sie bisher abgewertet, abgelehnt oder abgewehrt haben. Der

liebevolle Blick fiihrt zu Ritualen der Wertschédtzung und Dankbarkeit.

Aus systemischer Sicht wird Hellinger hiufig vorgeworfen, er setze seine Aussagen absolut und
beschreibe sie nicht als seine Sicht. Dies wird besonders deutlich in Verdffentlichungen, die in
Bild und Schrift festgehaltene Aussagen transportieren, die dann teilweise nahe legen, kontextu-
nabhiingig transferierbar zu sein.”*® Die systemische Dimension bei Hellinger bestehe hauptsiich-
lich darin, dass Storungen und Krankheiten von Individuen nicht auf die eigene Sozialisation,
nicht auf die eigene Lerngeschichte, auch nicht auf aktuelle familidre Ereignisse zuriickgehen,
sondern auf das Erleben und die Schicksale fremder Sippenmitglieder aus fritheren Generatio-

nen.

Hellinger hat mit seinen Kausalzuschreibungen und auch mit seinen sehr verkiirzten Ideen iiber
psychosomatische Zusammenhiinge den Arger vieler Kolleglnnen auf sich gezogen. Auch die
zum groflen Teil sehr allgemeinen Aussagen iiber Minner und Frauen, die auf generalisierende
Art und Weise patriarchale Fest- und Zuschreibungen unterstiitzen, wurden vielfach kritisiert.**’
Haas spricht in diesem Zusammenhang von ,,Geschlechter-Rolle riickwirts* und berichtet sehr
plastisch von einer unfreiwillig kinderlos gebliebenen Kursteilnehmerin bei Hellinger. Auf ihre
Beteuerung hin, ihrem Mann fiir das Tolerieren ihres Makels dankbar zu sein, bekam sie zur
Antwort; die Leistung des Mannes miisse eigens und explizit gewiirdigt werden, aulerdem habe

sie, die Ehefrau ,,weniger Rechte als er. Das ist halt 50,338 Aufgrund dieser Kausalzuschreibun-

36 Vgl. Arist von Schlippe/Jochen Schweitzer, 2002, 48.

337 Vgl. Marianne Kriill, 1995, 27; Werner Haas, 2005.

338 Werner Haas, 2005, 25: ,,Das ist halt so, weil sie nicht nur den Mann um seine Nachkommenschaft geprellt,
sondern auch noch ihre eigene Bestimmung verfehlt hat. Denn eine Frau findet ihre Erfiillung und erreicht ihre Gro-
Be und ihr groBtmogliches spezifisches Gewicht durch viele Kinder ... nichts anderes reicht da ran.*

121



gen und pathologisierenden Interventionen ist eine Vereinbarkeit des Ansatzes Bert Hellingers

mit anderen egalitiren Therapieansitzen nicht vorstellbar.**’

4.3. Rituale in der Seelsorge - der Seelsorgebegriff

Eine umfassende Theorie der Kasualien oder Rituale zu entwickeln, sei der Praktischen Theolo-
gie noch nie gelungen, so beschreiben es verschiedene TheologInnen®*’. Dies liege zum einen
daran, dass die jeweiligen Anldsse, die zum Ritual fiithren, sehr unterschiedlich seien, das liege
aber auch an der sehr kontextuell abhingigen und divergierenden Ritualpraxis’*'. Das im Hin-
blick auf den Gottesdienst und die Liturgie haufig Skizzierte, ndamlich das Zusammenspiel von
verbalen und nonverbalen Ausdrucksformen im Ritual, gilt auch fiir die Poimenik, wo - wie be-
reits oben formuliert - hiufig unter Aufnahme therapeutischer Einsichten durch Einbeziehung
ritueller Formen und Gesten der Vereinfachung einer auf Gesprich und intellektueller Problem-

16sung konzentrierte seelsorgliche Praxis entgegengewirkt werden kann.

Da es in dieser Arbeit um den Schwerpunkt der Seelsorge und Therapie geht, erfolgt hier exem-
plarisch eine Konzentration auf Vertreterlnnen der Praktischen Theologie, die Seelsorge und
auch Rituale mit in den Fokus ihrer Auseinandersetzungen einbeziehen. In einem Ausblick in
Kapitel 4.4. soll es dann um die poimenische Perspektive der Rituale gehen. An dieser Stelle sei
auf den durchaus streitbaren Ansatz Thomas Klies®** verwiesen, der aufgrund der breiten
Rezeption des Ritualbegriffs in den letzten 30 Jahren fiir eine signifikante Unterscheidung des
Begriffes ,,Ritual*“ vom ,,Ritus* pladiert. Es sei hier bemerkt, dass sich die Aufmerksamkeit der
Kasualpraxis seit den 1970er Jahren auf eher ,,nichttheologische* Faktoren gerichtet hat. Damit
wurde die Bindung an die Lebensgeschichte sowie die Identitdtsthematik wesentliche Folie fiir

die Bedeutung der Kasualien.*’

Der Rahmen, innerhalb dessen sich der Begriff der Seelsorge bewegt, ist wie folgt zu skizzieren:

9 Vgl. dazu Frank Gerbert, 1998, 222.

#0vgl. Wolfgang Steck, 1988, 674 f.

341 Vgl. dazu die exemplarischen Ausfithrungen von Ulrike Wagner-Rau, 2008, 20 ff. und Lutz Friedrichs, 2008, 17
ff. sowie 123 ff.

2 Vgl. Thomas Klie, 2009.

My tirgen Ziemer, 2000, 249 ff., der sich hier wiederum auf Henning Luthers Schwellen bezieht, wenn er von dem
Bediirfnis der Menschen in den verschiedenen Altersstufen schreibt, das eigene Dasein und Erleben, vor allem an
den wichtigen Schwellen und Wendepunkten, zu deuten und auch theologisch einzuordnen.

122



e Seelsorge ist eine spezifische Form religioser Kommunikation. In der Seelsor-
ge ist das primédre Medium die verbale Kommunikation.

e Seelsorge ist nicht exklusiv an das Gesprich gebunden. Rituale kommen hier
ebenso ins Spiel wie andere kreative Methoden und Zugiinge.

e Seelsorge gestaltet sich als individuelle Zuwendung, die den postmodernen
sozialen und politischen Kontext mit beriicksichtigen muss.

e Seelsorge braucht einen systemischen und interkulturellen Blickwinkel.

e Seelsorge gestaltet sich als Begegnung und Begleitung®**; innerhalb dieses
Geschehens sind Lebensdeutung und Sinnstiftung wesentliche Elemente.

e Seelsorge beschiftigt sich mit Themen, die im Zusammenhang des Alltags
auftauchen, sei es im Hinblick auf die eigene Biographie und Lebenssituation,
seien es religiose, ethische oder Sinnfragen des Lebens.

e Seelsorge ist unmittelbar mit der Frage von Sinnstiftung und Konstruktion von
Wirklichkeit befasst. Die Bedeutungsgebungen und Sinnzuschreibungen, die
Menschen in ihren Lebensbeziigen entwickeln, sind fiir die SeelsorgerInnen
wesentlich zu begleiten und ,,hervorzulocken®.

e Seelsorge hat eine besondere Verpflichtung im Umgang mit den Menschen,
die ,,am Rand“ stehen oder ,,auf der Grenze* leben, dies betrifft Alte, Kranke,
Bediirftige, aber auch in besonderer Weise die Menschen mit anderem kultu-
rellen und/oder religiosen Hintergrund.

e Seelsorge stellt hdufig ein niedrigschwelliges, besonders an Wendepunkten re-
levantes Angebot bereit.

e SeelsorgerInnen sind nicht nur KatalysatorInnen, also Expertlnnen fiir die In-
gangsetzung hilfreicher Prozesse, sondern auch ,,Hebammen*.

e Seelsorge braucht Kriterien in der pluralen und manchmal auch uniibersichtli-
chen Landschaft der verschiedenen Entwiirfe, die zu einem reflektierten Um-
gang mit den verschiedenen theoretischen Uberlegungen fiihren. Dazu gehort

auch die Genderperspektive.

¥ Vgl. Michael Klessmann, 2008, 35 ff.

123



4.3.1. Henning Luther: Schwellen und Passagen

“Blickt man auf menschliches Leben insgesamt, so scheint mir einzig der Begriff des Fragments
als angemessene Beschreibung legitim*.** Dieser Satz aus dem zentralen Kapitel iiber ,,Identitiit
und Fragment* ist charakteristisch fiir die gesamte Beschreibung der Theologie Henning Luthers
und verweist zugleich auch auf sein Leben und sein Selbstverstidndnis. Ihm liegt daran, das Kon-
zept der Identitét zu erhalten, insofern es von einer, wie auch immer zu definierenden, Subjekti-
vitdt ausgeht. Er geht davon aus, dass das Identitdtskonzept mit der iibervereinfachenden Grund-
annahme bricht, die Personlichkeitsstrukturen und Wertorientierungen der Einzelnen seien ledig-
lich eine Abbildung der objektivierten, institutionalisierten Werte. Der/die Einzelne ist demnach
nicht ein blo3 vom Ganzen geprigter Teil, sondern konstruktiver Akteur, der der gesellschaft-
lich-kulturellen Umwelt auch als Eigenstidndiger gegeniiber tritt und mit ihr in Interaktion ist.
Sodann iibt Luther jedoch eine theologisch motivierte Ideologiekritik an solchen Identititskon-
zepten, die tendenziell das Leitbild eines Menschenbildes in sich tragen, das eine ganzheitliche,
sich stetig entwickelnde Entwicklungslinie vorgibt. Hier bezieht er sich besonders auf das Pha-
senmodell von Erikson und auf die Theorie des symbolischen Interaktionismus von George H.
Mead.**® Er kritisiert den Begriff der ,,vollstandigen Identitit* (Mead) ebenso wie den Erikson-
schen Begriff der ,,Ich-Integration®, der sich auf die Vertikale der biographischen Entwicklung

des Einzelnen bezieht.

,Meine These ist, dass die in sich geschlossene und dauerhafte Ich-Identitét theologisch nicht als
erreichbares Ziel gedacht werden kann und darf**’. Vielmehr sei es die theologische Aufgabe,
das Bewusstsein der Differenz zwischen der Realitdt menschlicher Existenz und ihrer eschatolo-
gischen Vollendung offen zu halten. Auf gar keinen Fall diirfe die Theologie oder Religion dazu
benutzt werden, das Konzept der einheitlich-ganzen Ich-Identitit religios dadurch zu iiberhohen,
,dass der Glaube als Ermoglichungsgrund oder als letzter, abrundender Abschluss der Ich-

Identitit genommen wird.**®

Mit dem Bild des Fragments, das Luther aus der Asthetik entliehen hat, gelingt es ihm, die nicht

zu iibersehende Unabgeschlossenheit und vor allem Unvollkommenheit des menschlichen Le-

345 Henning Luther, 1992, 168.
6 Vgl. ebd., 163 ff.

3T Ebd., 165.

38 Bhd.

124



bens auszudriicken. Er kritisiert ein auf Vollstindigkeit und Dauer angelegtes Identitdtskonzept
und grenzt sich von den Formen der theologischen Auseinandersetzung mit der Identitdtsthema-
tik in zweierlei Weise ab: Erstens geht es nicht darum, die Identititsfrage als solche theologisch
zu verwerfen. Zweitens lasst sich der Glauben aber auch nicht nur im Zusammenhang mit der
Entstehung von Ich-Identitédt ansiedeln. Glauben heif3t fiir ihn, als Fragment zu leben und leben
zu konnen. Dementsprechend bestimmt er dann auch die Funktion der Rituale nicht als Stabili-
sierung in biografischen Ubergingen, sondern als Freisetzung und Thematisierung des ,,Schwe-
bezustands der Lebenspassagen®.**® Er geht davon aus, dass Religion Ausdruck einer Differenz
ist, die Bezug nimmt auf die Welt und damit auch auf den Alltag. ,,Weltgeschichtliche und le-
bensgeschichtliche ,,Krisenerfahrungen* konnen aus der Welt- und Selbstvergessenheit heraus-
reifen und die normalerweise nicht erwogene Moglichkeit, dass es auch anders sein konnte, ins

Bewusstsein heben.**°

Religion artikuliert sich also in alltiglichen Beziigen. Luther macht anhand der Gleichniserzih-
lungen deutlich, dass von Gott nur geredet werden kann, wenn iiber die Welt gesprochen wird.
Gleichniserzdahlungen erméglichen und erfordern die unmittelbare Anbindung an den Alltag;
zugleich erdffnen sie aber einen neuen Ausblick auf das Leben. Ausgehend von der Definition,
Religion sei Unterbrechung des Alltags, und Bezug nehmend auf van Gennep und seine Theorie
der Ubergangsriten, entwickelt Luther eine fiir seine Zeit innovative Theorie der Schwellen und

351 Rituale haben die Funktion, im

Passagen, die er mit ,,alltdglichen Transzendenzen‘ untertitelt.
Zwischenbereich angesiedelt, Diskontinuitit zu stirken, Unterbrechung zu gestalten und der
durch den Schwebezustand provozierten Infragestellung Form und Inhalt zu geben. Dies bezieht
Luther auch auf die verschiedenen Lebenswelten (Beruf, Familie, Politik), in denen wir uns be-
wegen. Religion kann sich einerseits in die Fiille der verschiedenen Lebenswelten einreihen und
damit dann mit anderen Spezial-Lebenswelten (Freizeit, Kultur etc.) konkurrieren, zum anderen
aber auch in den Zwischenwelten einander begegnender und durchdringender Lebenswelten
wirksam werden. Religion in den Ubergingen des Lebens und an den Schnittstellen des Alltags
lasst sie dort besonders als Differenz zur Welt immer wieder prasent werden. ,,Religion im All-
tag der Moderne verweigerte sich damit jenen sich oft ans Religiose gekoppelten Strategien der

«352

Vereinfachung und den regressiven Wiinschen nach Eindeutigkeit. Luther akzentuiert damit

39 Ebd., 254.

350 Ebd, 2.
#1vagl. ebd., 212.
32 Bhd., 223.

125



spezifisch theologisch, was auch aus sozialwissenschaftlicher und philosophischer Perspektive
an Identitdtskonzepten kritisiert wurde, nimlich, dass die Einheitlichkeit der Personlichkeit, ihre
Autonomie und ihre kontinuierliche Weiterentwicklung in den Mittelpunkt gestellt wurde. Folie
und Fundament fiir diese Kritik bildet der Subjektbegriff, der sich seit der Aufkldrung herausge-

bildet hat, der dann wiederum Grundlage fiir philosophische Theorien der Moderne wurde. ™

Als weiterfiihrende Theoriegrundlage ist Luthers Ansatz fiir die Beschiftigung mit Ritualen,
gerade auch im Kontext von Seelsorge und Beratung, von Gewicht. Sein Verstidndnis von Seel-
sorge legt nahe, Mitgefiihl als wesentliches Element so einzubeziehen, dass die Defizitperspekti-
ve einer ,,Solidaritédtsperspektive* weicht. Die Rezeption der Erkenntnisse der Systemiker Grego-
ry Bateson und Helm Stierlin stammen aus der Schizophrenie-Forschung. Luther pladiert dafiir,
die Defizitperspektive zu verabschieden, die beinhaltet, dass das hilfsbediirftige Objekt Mingel
hat, dem der/die HelferIn aufgrund eines groBeren ,,Kraftpotentials* beikommen will. Stattdes-
sen geht er am Beispiel der Sterbebegleitung davon aus, dass die Lebenden letztlich die Erfah-
rungsdrmeren sind, weil sie die Erfahrung des Sterbens noch nicht selbst gemacht haben. Echte
und authentische Solidaritit heilt nach Henning Luther, dass wir selbst von den Anderen her
lernen konnen und selbst in Frage gestellt sind. Seelsorge, die sich kritisch von Alltagssorge ab-
setzt, erlaubt dann nicht ldnger, die Normalitit unserer Alltagswelt auszuhalten, weil die Illusion
einer ,,heilen Welt* iiber vieles hinwegtrostet; vielmehr fordert Seelsorge uns in letzter Instanz
heraus, das Leiden unserer Mitmenschen als Leiden an unserer Welt zu begreifen. Das heil3t:
Luther will in seinem Ansatz einer ,,diakonischen Seelsorge* die Trennung von individueller
Seelsorge und struktureller Diakonie iiberwinden. ,,.Der andere, der aus der Welt fillt, wirft ein
Licht auf den Riss, der durch unsere Welt geht und der keine falsche, vorschnelle Versohnung
zuldsst. Therapeutische Geschéftigkeit muss vor der Gefahr solch falscher Versohnung bewahrt

werden, die die Erlosungsbediirftigkeit dieser Welt iiberspielt.**>*

In Bezug auf Rituale heiflt das zunédchst einmal, dass sich im Kontext der Praktischen Theologie
zwei Handlungsfelder eroffnen: Ubergangsrituale sind besonders im Hinblick auf den Schwel-
lencharakter, den sie innehaben, bedeutsam. Sie beinhalten die Moglichkeit, biographische
Selbstthematisierungen freizusetzen, dazu ist es allerdings von Bedeutung, dass die Betroffenen
in den einzelnen Passagen verweilen konnen. Eine alltagsorientierte Praktische Theologie, die

sich an den Rindern von Lebenswelten aufhilt, konnte zur ,,Schwellenkunde* werden. Wenn

3 Vgl. Uta Pohl-Patalong, 1996.
% Henning Luther, 1992, 238.

126



Lebensiibergiinge in der Praktischen Theologie mehr beriicksichtigt wiirden, konnten diese auch
in der Seelsorge in Lern- und Ausbildungskonzepte aufgenommen und integriert werden. Dabei
geht es um die Frage, welche Bedeutung Religion und Glaube in der gesamten lebensgeschicht-
lichen Entwicklung der Einzelnen haben. Fiir Seelsorge und Beratung hiefle das, fiir biographi-
sche Erfahrungen von Diskontinuitit und Diskrepanz zu sensibilisieren und zu einer deutenden
Aneignung zu befihigen. Dies bedeutet, jenen Konzepten zu widerstehen, die Leben als Leistung
verstehen und Biographie als erfolgreiche Planung einer kontinuierlichen Lebenskarriere. Statt-
dessen geht es dann eher um die Integration der Erfahrungen des Schmerzes und des Scheiterns,

der Sehnsucht und der Sinnsuche.

Luthers Schwellenlehre wird bis heute rezipiert und ist fiir das diese Untersuchung zugrundelie-
gende Thema wichtige theologische Grundlage. Weil er als Theologe von der Bedeutung der
Biographien und ihrer Integration in die praktisch-theologische Arbeit iiberzeugt war, ldsst sich
fragen, wie er selbst diesen Faden weitergesponnen und entwickelt hitte. Es ist eine Chance und
Herausforderung fiir die, die in Theologie und Seelsorge an diesen Themen arbeiten, seine so
wesentlichen Gedanken im Hinblick auf das Fragmentarische und die existentiellen Grenzerfah-
rungen fiir theologisches Denken aufzunehmen, weiterzufiihren und in eine praktisch-

theologische ,,Ritualtheorie* flieBen zu lassen.

4.3.2. Ulrike Wagner-Rau: Kasualpraxis

Ahnlich wie Henning Luther geht Ulrike Wagner-Rau von der Lebensgeschichte als Bezugs-
punkt aus, von der her Funktion und theologische Begriindung der Kasualpraxis entwickelt wer-
den. Denn die Beschiftigung mit den immer vielfiltiger sich gestaltenden Lebensgeschichten hat
in den gesellschaftlichen Modernisierungsentwicklungen der Gegenwart eine grofe Bedeutung

fiir die Konstitution von Identitdt gewonnen.

Leitend fiir ihre Untersuchung ist der Gesichtspunkt, die Kasualpraxis in ihrer Verbindung zu
Themen der Lebensgeschichte zu verstehen und im Hinblick auf diese Verbindung Funktion und
theologische Begriindung der Kasualien zu bestimmen. Sie beschreibt die soziale Realitédt der
sich verdndernden Lebensformen und Lebensgeschichten und leitet daraus erste Problemanzei-
gen fiir die heutige Kasualpraxis ab. Ausgehend von der Erkenntnis, dass besonders in grof3stid-

tischen Regionen groBe Gruppen von Kirchenmitgliedern andere Lebensformen als das Modell

127



der sich um die Ehe konstituierenden Familie realisieren, sind auch die Erwartungen an die Ori-
entierung der kirchlichen Arbeit in einem Verdnderungsprozess: Nicht nur das Nebeneinander
einer wachsenden Vielzahl von Lebensformen, die die Dominanz der traditionellen Eltern-
Familie vor allem in den grof3stddtischen Regionen abgeldst hat, sondern auch der Wandel ver-
schiedener Lebensformen im Verlauf der je einzelnen Biographie fiihrt zu einer weitgefacherten
Pluralitiit in der Kasualpraxis® . Ebenso steigen die Erwartungen an die Vielfalt lebensbeglei-
tenden Gottesdienste. Wagner-Rau pladiert dafiir, lebensgeschichtliche Muster und Themen als
unverzichtbare Bestandteile einer Kasualtheorie aufzunehmen und fragt nach der Moglichkeit,
das vorhandene Kasualangebot, das iiberwiegend auf das gelingende Leben ausgerichtet ist, auf
Briiche, Versagen, Verluste und Scheitern hin auszuweiten: ,,... aber gibe es nicht auch Anlisse
und Formen, um spezifisch auf Geschiedene, Erkrankte, arbeitslos Gewordene etc. zuzugehen
und ihnen das Angebot zu machen, ihre Erfahrungen aus der Enge der Privatisierung in einen
weiteren Horizont der religiosen Deutung und der Begegnung mit anderen Betroffenen zu stel-

lenr)“356

Grundsitzlich geht es ihr nicht um die Kasualpraxis im engeren Sinn, sondern vielmehr um die
Anfrage an kirchliches Leben iiberhaupt, inwieweit die Kirche die Vielfalt der lebensgeschichtli-
chen Verldufe und der Lebensformen und -entwiirfe in sich aufzunehmen vermag und diese in
die Kasualpraxis integrieren kann. Deshalb beschéftigt sie sich mit der Deutung und Einordnung
der auf empirischer Basis gewonnenen Ergebnisse. Die konkreten sozialen Verdnderungen wer-
den im gesellschaftsanalytischen Zusammenhang so gedeutet, dass sie gravierende Auswirkun-
gen auf die Individuen haben. Die Individualisierungsthese besagt, dass mit zunehmender Refle-
xivitdt nicht nur die Vereinzelung, sondern vor allem auch die jeweils individuelle Entschei-
dungsfihigkeit {iberstrapaziert wird. Wenn Menschen Erfahrungen des Scheiterns machen, fallt
dies meistens auf die eigene Person zuriick. Zugleich macht Wagner-Rau deutlich, dass Indivi-
dualisierung und Globalisierung als unterschiedliche Seiten der Modernisierungsprozesse auf-
einander bezogen sind. Da die Zugehorigkeit der Einzelnen zu vorgegebenen sozialen Bezugs-
gruppen abnimmt, sind Einzelne immer unmittelbarer den globalen Prozessen und Einwirkungen
ausgesetzt. So fiihrt z.B. die Arbeitslosigkeit nicht unbedingt zum kollektiven Protest, sondern

eher zu Depression und Scham der sich verbergenden Einzelnen.

%3 Vgl. Ulrike Wagner-Rau, 2008, 66.
0 Ebd., 74.

128



Da Kasualien an wichtige Knotenpunkte des Lebens gebunden sind, sind sie unmittelbar an die
Frage nach der Identitit gekniipft. Aus soziologischer Perspektive fragt Wagner-Rau nach dem
Kontinuum, das im Kontext einer gesellschaftlichen Realitit, die in wachsendem Mal} Abbruch
und Veridnderung, Diskontinuitit und Zersplitterung in den Alltag der Menschen bringt, dringend
erforderlich erscheint.”’ Dabei ist es nach Meinung von Wagner-Rau erforderlich, die psycho-
analytischen Bedingungen fiir den Hintergrund der Kasualpraxis niher zu beleuchten. In Ausei-
nandersetzung mit Winnicott kommt sie zu der Uberzeugung, dass intermediirer Raum und
Ubergangsobjekt fiir die interaktiv emotionale Grundlegung des Selbst wesentliche Bedeutung
zukomme. Auch in der Kasualpraxis gehe es um geschiitzte Riume, in denen die Einzelnen sich
an biografischen Knotenpunkten neu finden konnen. Die psychodynamischen Bedingungen seien
im Wechsel von Kreativitit, intermedidrem Raum und Objektbeziehung wesentliche Vorausset-

zung fiir das Gelingen einer an Biographiearbeit orientierter Kasualpraxis.

SchlieBlich stellt sie Uberlegungen zur Bedeutung des Rituals in der Moderne vor, die sowohl
die Ritualtheorie von Victor Turner als auch Impulse aus der modernen Theatertheorie aufgrei-
fen.”® Trotz eines in den letzten Jahren stirker gewordenen Interesses an der Erforschung der
Rituale betont auch Wagner-Rau das Nicht-Vorhandensein einer allgemein akzeptierten Theorie
des Rituals. Vielmehr werde die Fiille der Zuginge zum Thema als Notwendigkeit angesehen,
um den vielschichtigen Phanomenen zwischen alltiglichen Gewohnheiten und detaillierten litur-
gischen Handlungen gerecht zu werden. Sie stellt fest, dass Kasualrituale als Teil eines gesell-
schaftlich breiten, intermediiren Raums begriffen werden konnen, in dem auf vielfiltige Weise
Unterbrechungen des Alltags inszeniert werden. In diesem intermedidren Raum ereigne sich so-
wohl das, was von Turner mit Liminalitdt bezeichnet wird, als auch eine symbolische Ordnung,
die den Einzelnen in der Ganzheit seines ansonsten permanent geteilten Daseins vergewissere. In
der Darstellung und Inszenierung der theologischen Deutung der Lebensgeschichte geschieht die

Verkniipfung lebensgeschichtlicher und religioser Themen.

Auf der Grundlage dieser soziologischen, psychoanalytischen und ritualtheoretischen Erkennt-

nisse begibt sich Wagner-Rau dann an das Herzstiick ihrer Untersuchung: die theologische Per-

*7Vgl. ebd., 79 ff. )

3% Ulrike Wagner-Rau hat mit ihrer 2. Auflage in ihrem Buch ,,Segensraum* ihre ritualtheoretischen Uberlegungen
von 2000 komplett tiberarbeitet, so dass vor allem der performative Charakter von Ritualen stirker akzentuiert wird.
Damit mochte sie als wesentliche Stirke der Kasualpraxis das Angebot verschiedener religioser Handlungs-, Refle-
xions- und Erfahrungsebenen herausstellen, die helfen konnen, aulergewohnliche Lebenssituationen zu bestehen,
2008, 10.

129



spektive einer neuen Kasualtheorie. Sie geht aus von einem intermedidren Raum zwischen
Mensch und Gott und spricht von einer (Re)konstruktion, die sowohl im Kasualgesprich als
auch im Gottesdienst ihren je eigenen Raum hat. Im rituellen Geschehen der Kasualpraxis eroff-
net sich Bezogenheit auf andere, d.h. das Individuelle bekommt eine Offentlichkeit, die zugleich
den Segensraum herstellt. Segensraum ist aus der Beziehung heraus gehaltener und haltender
Raum, zugleich aber auch begrenzender Raum. Der Raum des Segens hat nach Wagner-Rau eine
dreifache Bedeutung: Zum einen werden die Lebensgeschichten gewiirdigt, zum zweiten ermog-
licht er heilsame Unterbrechungen und zum dritten erinnert er an das Angewiesensein und die
Begrenztheit der Menschen und bewahrt sie damit vor Unbarmherzigkeit sich selbst und allem

gegeniiber, was lebt.>

Die AnstoBe fiir die Praxis der Kasualien fithren zum Plddoyer fiir eine Erweiterung der Kasu-
alpraxis zu einem Raum, in dem die christlich-religiose Verarbeitung und rituelle Begehung von
speziellen Situationen der Lebensgeschichte moglich wird. Es geht dabei nicht um die Entwick-
lung eines neuen Kasualzyklus, sondern um die erhohte Aufmerksamkeit fiir lebensgeschichtli-
che Anlisse, die fiir die Entwicklung und Ausgestaltung eines Rituals geeignet sind. Ulrike
Wagner-Rau stellt fest, dass sich der gravierende gesellschaftliche Wandel in der Kasualpraxis
teilweise spannungsvoll widerspiegelt. Nicht nur Lebensentwiirfe und Moral haben sich veridn-
dert, sondern auch Themen und Probleme der lebensgeschichtlichen Situationen sowie Biogra-
phieverliufe. Die Ubereinstimmung zwischen dem Angebot der Kasualien und ihrer Lebensge-
schichte sei fiir zahlreiche Kirchenmitglieder nicht mehr gegeben.3 % Sie schldgt eine Strukturie-
rung der erweiterten Kasualpraxis durch die inhaltlichen Akzente des Kirchenjahres vor und
sucht den Ort der Rituale nicht nur in der Parochie, sondern auch dariiber hinaus auf den unter-
schiedlichen Ebenen kirchlicher Arbeit. Entscheidend ist dabei, dass dem Bediirfnis entgegenge-
kommen wird, Glaubensthemen im kirchlichen Kontext als lebensgeschichtliche Themen wahr-
zunehmen und zu verarbeiten.

Ihre konkreten Vorschlédge fiir die Kasualpraxis der Kirche beziehen sich ,,auf die Schwelle“361,
denn hier gibt es eine Kontaktfliche zu den Kirchenmitgliedern, die den kerngemeindlichen Ak-

tivitaten eher distanziert gegeniiber stehen. Die Schwellensituation betrifft besonders die her-

39 Vgl. ebd., 181. Sie bezieht sich in diesem Zusammenhang auf Segensraum als gehaltenen und haltenden Raum
und zugleich begrenzenden Raum. Im Raum, der sich durch den Segen eroffnet, konzentriert sich ,,das grofie Spiel
der Freiheit von allen Selbstherstellungszwingen®, Fulbert Steffensky, 1993, 5.

% vgl. Ulrike Wagner-Rau, 2008, 187 ff.

1 vgl. ebd., 187.

130



kommlichen Kasualhandlungen der Kirche, zu denen sie grundsitzliche Uberlegungen an-

362

stellt.”™” Die Zuwendung zur Kasualgemeinde ist ein wichtiger Bestandteil des Berufsbilds der

PfarrerInnen. ,,Kirche bei Gelegenheit“363

orientiert sich an den Bediirfnislagen der Kirchendis-
tanzierten und ,,lasst es sich ohne heimlichen Groll genug sein an den seltenen, aber bedeutungs-
vollen Kontakten, wie sie fiir die Kasualpraxis entscheidend sind.“*** Bis auf weiteres ist anzu-
nehmen, dass die traditionell verankerten Kasualien Taufe, Konfirmation, Trauung und Beerdi-
gung das Grundgeriist der Kasualpraxis bleiben werden, allerdings ist die gesellschaftliche Ent-

wicklung so, dass diese Schwellenerfahrungen an Eindeutigkeit verloren haben.

Ebenso sollte die Offnung der Kasualpraxis fiir vielfiltige Anlisse in den Blick genommen wer-
den. Wagner-Rau spricht von ,kleinen Kasualien®“, wie z. B. Einschulungsgottesdienst, Gottes-
dienst am Totensonntag, Gottesdienst zum Sommerfest, Feier der silbernen und goldenen Kon-
firmation. Hier bestehe noch viel Entwicklungspotenzial, weil die Kasualpraxis ein Angebot dar-
stellt, Themen aus der eigenen Biographie mit der Religion zu verbinden.*® Die Segnung unver-
heirateter Paare sollte in der kirchlichen Kasualpraxis ebenso ihren Platz haben wie Trennungs-
und Scheidungsrituale, wobei die Gestaltung entsprechender Gottesdienste auf die jeweilige Si-

tuation des Paares abgestimmt sein sollte.*®

In Bezug auf die auf den Einzelfall bezogene Kasualpraxis spricht sie sich gegen den rituellen
Bezug der individuellen Lebensentwiirfe als ,,Einzelkasualien aus. Vielmehr sei es sinnvoller,
die auf Gegenseitigkeit bezogene Perspektive des Christentums auf die Kasualpraxis zu tibertra-
gen. Konkret macht sie das an einer gruppenbezogenen Praxis von Ritualen fest. Sie schlédgt vor,
dass Menschen mit dhnlichen Themen in Gruppen zusammenkommen und sich gegenseitig ihre
Geschichten erzihlen. ,,Erzdhlgemeinschaft in der christlichen Gemeinde bleibt dabei nicht be-
schriankt auf den Austausch der je eigenen Geschichte, sondern ist zugleich ein Ort des Wieder-

und Neuerzihlens der Geschichten und Symbole der christlichen Tradition.“*®’

Eine Konsequenz
des Erzihlens kann der gemeinsam gestaltete Gottesdienst sein. Beispielsweise konnte am Ende
des Kirchenjahres eine Gruppe die Themen von Trauer, Tod und Sterbebegleitung aufnehmen

und die Gesprichsergebnisse in einen gemeinsam gestalteten Gottesdienst einflieBen lassen.

62 Vgl. ebd., 200.

33 Michael Niichtern, 1991.

3% Ulrike Wagner-Rau, 2008, 188.
3% Vagl. ebd., 207.

%6 Vgl ebd., 227.

%7 Ebd., 229.

131



Ebenso ist es auch denkbar, Alleinlebende oder Menschen nach der Ruhestandsgrenze durch
thematisch an ihrer Situation ankniipfende Angebote anzusprechen und so evtl. auch fiir ein Ri-
tual sensibel zu machen. Entscheidend sei das immer neue Erzihlen, durch das fiir die Einzelnen
der Gesamtzusammenhang hergestellt werden kann. Dieser Zusammenhang lasse sich herstellen
durch das Anerkennen der Ambivalenz zwischen Autonomie und Angewiesensein auf andere,
sowie durch das Anerkennen der Bezogenheit, die das Erzédhlen iiberhaupt erst sinnvoll werden
lasst. Hier, so Wagner-Rau, lasse sich erkennen, dass die Kirche mit ihrer Kasualpraxis einem
modernen Bediirfnis entgegenkomme. Denn in dieser Praxis werde Raum angeboten fiir das Er-
zidhlen und Deuten der Lebensgeschichte im Kontext einer Gemeinschaft und einer Tradition, fiir

die die Verheiung einer iiber das jeweils Aktuelle hinausgehenden Liebe konstitutiv sei. %

Offene Themengottesdienste mit lebensgeschichtlichem Bezug sind nach Meinung von Wagner-
Rau ebenso eine gute Moglichkeit, die Bedeutung des Glaubens fiir die alltigliche Erfahrung der
Menschen stidrker zu akzentuieren. Aus dem Ablauf des Kirchenjahres ergebe sich eine mogliche
Strukturierung biographisch orientierter Gottesdienste, denn ,,die biographische Zeitstruktur des

Festerlebnisses (sei) zugleich eine zyklische und eine geschichtliche Wiederholung und Weg.«*%

Wagner-Raus Untersuchung hat den Wert, dass sie in Bezug auf die kirchliche Kasusalpraxis das
Feld erweitert hat, so dass sich immer wieder neu (re)konstruierende Lebensgeschichte tatsidch-
lich einen denkbaren Platz in dieser Praxis bekommt. Faktisch und ganz pragmatisch gesehen
stellt sich jedoch die Frage, ob die von Wagner-Rau im Mittelteil ihrer hier zitierten Veroffentli-
chung formulierten Erkenntnisse aus der Beschiftigung mit den modernen Ritualtheorien auch
ihren Niederschlag in der kirchlichen Kasualpraxis finden. Wagner-Rau spricht vom liminoiden
Charakter der Kasualtheorien, die nur begrenzt auf vorgegebene Gesamtformen (z.B. in der
Form von Agenden) zuriickgreifen konnen. Es scheint wie ein nicht iiberwindbarer Graben zwi-
schen dem Verhaftetsein in der traditionellen Liturgie und der Suche nach neuen Formen und
Inszenierungen zu bestehen, die wohl etwas vom Geist des Evangeliums atmen, nicht aber fest-
gelegt sind auf irgendwelche Formalititen. Diese Gratwanderung erdffnet sich nach der Lektiire
des Buches von Wagner-Rau wie selbstverstindlich. Wo und wie sie endet, bleibt offen und

bedarf weiterer Untersuchungen.””

%8 Vgl. ebd., 132 ff.

* Peter Cornehl, 1985, 423.

370 Eine ebenso aktuelle Untersuchung zu den klassischen Kasualien sowie eine Ausficherung des klassischen Ka-
nons zu neuen biographischen und gesellschaftlichen Anléssen liefert Lutz Friedrichs in seinen Studien zur Kasu-
alpraxis in der Spatmoderne, 2008, bes. 185 ff., vgl. oben Kap. 3.3.1.

132



4.3.3. Christoph Morgenthaler: Systemtherapie in kirchlicher Praxis

Christoph Morgenthaler geht es um die Grundlagen einer systemischen Seelsorge, die sich so-
wohl auf Beziehungssysteme als auch auf die einzelnen Menschen, die durch diese Beziehungs-
systeme gepridgt sind, richten. Die systemische Sichtweise wird am Beispiel der konkreten

Wahrnehmung familidrer Wirklichkeiten verdeutlicht.

Besonders die Frage nach Religiositit und die Frage, wie diese das familidre Leben mitgestaltet,
ist fiir die Untersuchung interessant: Dazu werden religionssoziologische Befunde in einen inter-
generationellen, geschichtlichen Entwicklungszusammenhang gestellt. Uber Generationen hin-
weg scheinen bestimmte Muster tradiert zu werden, wie eine gewisse Distanz zur Kirche oder
eine positive Beziehung zu Gott. Dabei sind Rituale entscheidende Wegstrecken fiir viele Fami-

lien und auf diesen wird das Verhiltnis zur Kirche neu ,,bestimmt*.

Religiositidt bezeichnet Morgenthaler als Konfliktherd und Ressource im System, die Religiositit
wird sowohl als Stirke als auch als Defizit im Familiensystem gesehen. In Bezug auf die Praxis
der Therapeuten sei es wichtig, auf verschiedene mdogliche Richtungen der Aufnahme der Reli-
giositit in die Familientherapie zu achten. Selbstwahrnehmung und -reflexion beeinflussen den
bewussten Umgang mit religiosen Bindungen, die als Ressource erlebt wurden, ebenso wie die
defizitorientierten, die im Familiensystem zu Storungen fithren. Verschiedene Publikationen be-
fragen systemisches Arbeiten auf seine spirituellen Implikationen und kommen zu dem Schluss,
dass zentrale Konzepte des systemischen Denkens wie Konstruktivismus, Ressourcenorientie-
rung und Vernetzung als spirituelle Konzepte gelesen werden konnen.”’" | Fiir eine Therapie der
Metanoia, des Umdenkens, des Standpunktwechsels, ist die Distanzierungsfihigkeit oder Neutra-
litdt des Therapeuten mindestens ebenso wichtig wie Empathie und Mitgefiihl. Identifikation als
Anhaften fordert Helfertum und Mitleidpathos, wéhrend die Praxis der Desidentifikation, der
Selbstverleugnung, wie Jesus dies nannte, der Boden ist fiir die Entwicklung von Mitgefiihl und

bedingungsloser Liebe.«*"*

Im Anschluss an die Beschiftigung mit der Religiositét in familientherapeutischen Zusammen-

hingen stellt Morgenthaler die Frage, wieso der Religiositdt in der wissenschaftlichen Literatur

7' Vgl. Christoph Morgenthaler, 2000, 91 ff.
2 Ebd., 92 f.

133



zu Familien- und Systemtherapie so wenig Aufmerksamkeit geschenkt wird. Er vermutet, dass
dies mit den komplexen Faktoren zusammenhingt, die in einer sikularen Familientherapie be-
riicksichtigt werden miissen.””> Zum einen konnte es sein, dass im realen Alltag von Familien
Religion eine kleinere Rolle spielt als dies Familien selber benennen, wenn sie dezidiert dazu
befragt werden. Es kann sein, dass religios orientierte Familien in tiberdurchschnittlichem Aus-
mal zur Gruppe derjenigen gehoren, die keine Therapie in Anspruch nehmen. SchlieBlich spielt
hier sicher die meist kritische Haltung der Familientherapeuten zur Religiositdt hinein, wobei
Morgenthaler anfragt, ob Systemtherapeuten in der Abwehr religioser Themen nicht einen Schat-
ten abspalten: die Frage nach weltanschaulichen und religidsen Voraussetzungen ihrer Arbeit

und Theoriekonzepten.

Den familidren Hintergrund von Seelsorgern mit ins Spiel zu bringen bzw. diesen wahrzuneh-
men und zu reflektieren, ist ebenso interessant wie die Frage nach den theologischen Ressourcen.
Morgenthaler entwickelt ein Schaubild in Form eines Dreiecks, das in der Mitte Personlichkeit,

Theologie und Spiritualitit aufnimmt.*”*

Die Personlichkeit ist umgeben von Kirche als ,,Kirche
als Familie*, Familien in der Gemeinde und personlicher Familie, also der Herkunftsfamilie,
eigenen Partnerschaft(en), Wahlverwandtschaften etc. In diesem ganzen Setting liegt die theolo-
gische und spirituelle Identitdt der Seelsorgerlnnen verborgen. Mit Hilfe der ,,Hermeneutik des
Verdachts®, einer feministischen Textauslegungsmethode, die von Elisabeth Schiissler-
Fiorenza®” entwickelt wurde, macht Morgenthaler deutlich, dass das Leiden in Systemen oft
nicht auf den ersten Blick erkennbar ist. Es wird durch jene sprachlichen Konstruktionen ausge-
grenzt und verschleiert, die die feministische Kritik in patriarchaler Sprache nachgewiesen hat.’’®
Die ,,Hermeneutik des Verdachts* bezieht Morgenthaler auch auf die kritische Haltung gegen-
tiber Theologie und Seelsorge selbst. Die Hermeneutik des Verdachts fithrt zur Wahrnehmung
der Ambivalenz des Religiosen. Zugleich fiihrt sie wieder zum Ort der personlichen Spiritualitét
von SeelsorgerInnen zuriick. Spiritualitit, verstanden als existentieller Bezug auf die dynamische

Wirklichkeit der ,,geselligen Gottheit®, ist nach Meinung Morgenthalers fiir das Geschehen sys-

temischer Seelsorge von tragender Bedeutung.

53 Vagl. ebd., 93.

7 Vagl. ebd., 112.

7 Vgl. Elisabeth Schiissler-Fiorenza, 1993.
376 Vgl. Christoph Morgenthaler, 2000, 131.

134



Ganz elementar fragt Morgenthaler nach der ,,Kunst der Technik®, also wie das Handwerkszeug
aus der systemischen Therapie in die Seelsorge iibertragbar ist. Dezidiert spricht er von Kunst®”’,
d.h., die Technik spiegelt einen bestimmten Geist, der sich zum Beispiel in einer bestimmten
Haltung gegeniiber der Familie ausdriickt. Humor, Distanz und Paradox haben eine grof3e Be-
deutung fiir das systemische Arbeiten mit Familien, ebenso die verschiedenen Fragen zur Mog-
lichkeitskonstruktion sowie die Fragen, die als 16sende Spielziige benannt werden, wie z.B. zir-

kulire Fragen.”’®

Bei der Aushandlung des Seelsorgealuftrags3 7 ist die Kasualie oft das duBere Anliegen, ein wich-
tiger Einstiegsort fiir die Auseinandersetzung mit den Traditionen eines Familienverbandes.
Morgenthalers Meinung nach bewegen wir uns im Feld der Rituale auf ureigenem Boden syste-
mischer Seelsorge. Er bezieht sich auch auf das Maildnder Team, wenn er sich auf die bewah-
rende und verwandelnde Kraft von therapeutischen Ritualen bezieht. Gegen eine theologische
Herabsetzung und auch gegen die abschitzige Rede vom ,,Zeremonienmeister* miissten Rituale
auch in ihrer stabilisierenden und Wandel unterstiitzenden Funktion ernstgenommen werden.**
Am Beispiel der Trauung will er die vielen Moglichkeiten verdeutlichen, Rituale und ihre hilf-
reiche Funktion zu thematisieren, ebendiese zu gestalten und weiterzuentwickeln. Wiederum mit
Hilfe der feministischen Hermeneutik nach Schiissler-Fiorenza macht er deutlich, dass die Trau-
ung viele Moglichkeiten fiir Kreativitidt und Spielraum offen ldsst und dass Verkiindigung und
Ritual in einer tiefen inneren Verbundenheit zueinander stehen. Auch andere Kasualien, wie
Taufe und Konfirmation, werden von Morgenthaler in den Zusammenhang der Entwicklung des
Familienlebenszyklus gestellt. Im Ritual entstehen neue Rollen und alte erhalten neue Definitio-
nen, es werden neue Grenzen geschaffen und Grenzen erweitert. Bei der Taufe zum Beispiel gibt
es eine Sichtbarkeit der Grenzen zwischen den Generationen. Es entstehen neue Beziehungen,
wie z. B. unter den Paten und Patinnen oder wenn Eltern durch ihre eigenen Kinder wieder mehr

Kontakt zu ihren eigenen Eltern finden.

Morgenthaler spricht von Kasualien als sogenannten Epizentren, um die herum sich die Familie

gruppiert. Damit meint er, dass sich um Kasualien Problemsysteme ganz eigener Art auftun.

77V gl. Christoph Morgenthaler, 2009, 84.

78 Vgl. hierzu Kapitel 4.1.2.

379 Zum Auftrag und den wichtigen Schritten der Auftragsklirung, vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 245 und
Morgenthaler, 2000, 164 ff.

30 Wihrend im Buch zur Systemischen Seelsorge diese rituellen Dimensionen nur kurz angedeutet wurden, widmet
Christoph Morgenthaler in seinem Lehrbuch zur Seelsorge, das ziemlich genau zehn Jahre danach erschien, einen
ganzen Abschnitt den Inszenierungen und Ritualen, 2009, 268-282.

135



Deshalb sei es nicht unerheblich, wie theologische Traditionen und biblische Metaphern und
Geschichten im Umfeld der Kasualien zum Zug kommen. Die Erfahrungen in den eigenen Be-
ziehungssystemen beeinflussen die Interpretationsmodelle, die gerade auch anlésslich der Kasua-
lien in Verkiindigung und Seelsorge zum Tragen kommen. Der zutiefst systemische Charakter
kirchlicher Arbeit, der weit iiber den im engeren Sinn seelsorglichen Bereich hinausreiche, be-
treffe sowohl die Fragen pastoraler Existenz, die Arbeitsweisen der Exegese als auch die herme-
neutischen Interpretationsmodelle fiir klassische religiose Traditionen und aktuelle Lebenssitua-

tionen.

In Bezug auf die aktuellen Lebenssituationen entfaltet Morgenthaler in seinem Lehrbuch von
2009 die Bedeutung von Inszenierungen und Ritualen, die er zur ,,pastoralen Kernkompetenz*
zihlt.*®! Er unterscheidet zwischen kleinen liturgischen Formen als Ritualen, wozu Gebete,
Handauflegung, Abendmahl, Beichte oder Krankensegnung zdhlen. Als in Raum und Zeit
rhythmisierte und gestaltete Abfolgen von Handlungen, die religiose Symbole und Sinnsysteme
in Szene setzen und weitertragen, misst er ihnen im Kontext der Seelsorge eine grofle Bedeu-
tung, besonders in der Bewiltigung kritischer Lebensiiberginge, zu.*** In der Entfaltung der be-
freienden Kraft, die auf neue ,,Segensrdume und Zwischenrdume* schliefen lassen, bezieht er
sich auf Ulrike Wagner-Raus ,,Zwischenrdume, die quer zur herkdbmmlichen Zeit stehen.“*%3 Der
Ritualprozess wird in den drei bekannten Phasen des kommunikativen Ablaufs dargestellt®*:
Joining und Auftragskldarung, Durchfiihrung des Rituals und Abschluss inklusive der kommuni-
kativen Validierung. Morgenthaler konstatiert, dass Rituale Menschen in Bezug zu einer Trans-
zendenz stellen, auch wenn die religiosen Traditionssysteme durchaus unterschiedlicher Her-

kunft und Natur sein konnen, so dass es oft notig sei anzusprechen, wie die betroffenen Men-

schen Transzendenz je verstehen.

Sehr aufschlussreich fiir die vorliegende Arbeit ist der Ansatz Morgenthalers, die Rituale aus der
Psychotherapie in die Seelsorge aufzunehmen und aus der Richtung der Gestalt- und der syste-
mischen Therapie zu beleuchten. Er plidiert fiir eine kreative Weiterentwicklung von Ritualen

in der Seelsorge, die allerdings eine hinreichende therapeutische Kompetenz voraussetzen. Die

1 Vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 268.

#2Vgl. ebd., 270 ff.

383 Ulrike Wagner-Rau, 2008, 18.

% Vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 272.

%3 Evan Imber-Black/Janine Roberts/Richard A. Whiting, 2001, aufnehmend, thematisiert Christoph Morgenthaler
die Gemeinsamkeit der therapeutischen Rituale mit den religidsen. Allerdings ,,unterscheiden (sie) sich von diesen

136



zehn methodischen Konkretionen zur Ritualgestaltung®™ orientieren sich am Leitfaden von Ri-
chard Whiting, der einen entsprechenden Leitfaden fiir die Konstruktion therapeutischer Rituale
entwickelte.”®” Dabei bezieht er sich auf viele konkrete Praxisbeispiele fiir kleine liturgische
Formen und konkrete Ritualgestaltung®™® und entfaltet das Seelsorgegespriich in ritueller Per-
spektive. Ankniipfend an Erkenntnisse und Thesen aus der Psychotherapie, die Rituale als heil-
sam und stabilisierend beschreiben, fragt Morgenthaler nach der heilsamen Dimension der Ritua-
le in der Seelsorge. ,,Die Rolle der Seelsorge ist es, eine krisengeschiittelte Familie darin zu un-
terstiitzen, sich an eine weniger als vollkommene Welt anzupassen. Antonovsky (1979) be-
schreibt die dabei hilfreiche Orientierung als ,,Kohédrenz*. Kohérenz ist ein dauerhaftes, dynami-
sches Gefiihl des Vertrauens oder Glaubens, dass die Welt verlésslich ist und sich die Dinge so
gut entwickeln, wie man es normalerweise erwarten kann. Die Welt wird dabei als verstehbar
und bedeutungsvoll, wenn auch voller Konflikte und Komplikationen gesehen [...].“*® Seelsor-
gerlnnen haben die Aufgabe, Familien bei der Reise durch die Sinnkrise zu begleiten und ihnen
zu helfen, den Prozess des Verlierens und Gewinnens einer starken Uberzeugung (Kohirenz) zu
durchleben. Dabei sind die verschiedenen ressourcenorientierten Zugiange wegweisend, auch aus

theologischer, insbesondere pneumatologischer Perspektive®”".

Fragerichtungen beziiglich der Wirkkraft und Bedeutung religioser Vorstellungen in einer Fami-
lie erlauben eine Art ,,.Diagnose®, wie die Religiositit in einer Familie wirkt. In der Genogram-
marbeit kann die religiose Ebene mit einbezogen werden. In der Arbeit mit Familienskulpturen
kann Gott als Bezugsgrofe eingefiihrt werden. Als Beispiel gibt Morgenthaler vor, es konne ein
Symbol gesucht werden, das die Familienreligiositit darstellt und zu dem sich die einzelnen Fa-

milienmitglieder in Beziehung setzen.

Fiir die vorliegende Untersuchung scheint die Auseinandersetzung mit der Frage nach Gott be-
sonders bedeutsam zu sein. Morgenthaler iiberschreibt sie: ,,Glaube, Dekonstruktion und Trans-
zendenz.“**' Ausgehend von den in Kapitel 2.4. dargestellten Uberlegungen zu Immanenz,

Transparenz und Transzendenz, die deutlich machten, dass es bei Ritualen in Seelsorge und The-

dadurch, dass sie meist ad hoc auf eine bestimmte Situation hin entwickelt werden und nicht mit der Gegenwart
einer transzendenten Wirklichkeit rechnen [...]*, Morgenthaler, 2009, 276.

36 Vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 277 ff.

#*7Vgl. Richard A. Whiting, 2001, 121- 152.

388 Vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 278 ff; Klaus Eulenberger/Lutz Friedrichs/Ulrike Wagner-Rau, 2007; Ursula
Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999; Gina Schibler, 1999.

389 Christoph Morgenthaler, 2000, 218.

0 Vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 96 ff.

¥ Christoph Morgenthaler, 2000, 268 ff.

137



rapie immer wieder um die Riickbindung, die Moglichkeit, bestimmte Dinge nur im Vertrauen
auf das, was nicht greifbar ist, gestalten zu konnen geht, ldsst sich die Gottesfrage einbinden. Es
geht um die Moglichkeit der Neuorientierung in Herz und Verstand, so dass die Perspektive auf
Dinge sich verdndert und damit nicht nur eine neue Sichtweise ihren Platz hat, sondern auch
Verwandlung und neues Leben im Hier und Jetzt, nicht erst im Jenseits stattfindet. Morgentha-
lers Erfahrung nach lésst sich Gott nicht reduzieren auf eine Garantie bestehender Familien- und
Unterordnungsverhiltnisse, vielmehr als dynamische Wirklichkeit, die Koalitionen sprengt und
auf ein sich entziehendes, transzendierendes Mehr an Lebensmoglichkeiten hin aufbricht: ,, The-
ologie, die sich als Denkbewegung auf einen solchen Gott hin versteht, schirft als Reflexions-
kraft die Wahrnehmung fiir die Differenz von System und Transzendenz und macht Prozesse der
Sakralisierung eines Familiensystems riickgidngig, die diesem eine Weihe verliehen haben, die
ihm nicht zukommt.“*** Morgenthaler will die pastoralpsychologischen Konsequenzen eines
solch theologisch reflektierten Denkens iiberpriifen und kommt zu dem Schluss, dass in psycho-
logischen Zugingen zur Gottesfrage das Gottesbild sehr hidufig nach den menschlichen Bezie-
hungen geformt und abgeleitet wurde. Einerseits betont er die Offenheit und Unbestimmbarkeit,
die es diesem Gottesbild ermdoglicht, Grenzen aufzubrechen, andererseits fragt er jedoch nach der
ganz eigenen Qualitit der Gottesbeziehung. Diese eigene Qualitit sei gerade in therapeutischen
und seelsorglichen Beziehungen wichtig, weil sich dann aus der Beziehung zu Gott Riickschliis-
se und Riickfragen auf das Familiensystem ziehen lassen. Wenn z. B. jemand Vergebung als eine
Gotteserfahrung kenne, sei es eine Chance fiir sie oder ihn, diese auf Familiendynamiken zu
iibertragen. Die theologische Reflexionskraft liege in der Arbeit mit Familiensystemen darin,
Unterschiede zu benennen, wo diese wirklich signifikant sind, und Gott als dynamische Wirk-
lichkeit zu erfassen, die nicht nur ,,ins System kommt, sondern iiber jedes System hinaus-

fiihrt. >

Da Morgenthaler in seinem Ansatz jedoch konstruktivistisches Gedankengut weder beriicksich-
tigt noch integriert, wird hier eine Chance vertan, die Subjektivitdt von Wirklichkeitskonstrukti-
onen und Glaubensiiberzeugungen in der systemischen Seelsorge zu reflektieren. Hier ist die
Grenze von Morgenthalers Untersuchung: Seelsorgerlnnen werden nicht motiviert, einen kriti-
schen Metastandpunkt zur eigenen ,,Realititsauffassung® einzunehmen, subjektive Bilder von

Familien und anderen sozialen Systemen werden unkritisch iibernommen.

2 Bbd., 268.
393 Bbd., 269.

138



Dennoch ist Morgenthalers systemischer Ansatz fiir die pastoralpsychologische und therapeuti-
sche Praxis, gerade was die Integration von Ritualen und die ressourcenorientierte Ausrichtung
angeht, wegweisend und, mit konstruktivistischem Gedankengut ausgestattet, zur Nachahmung
inspirierend. Im Vergleich mit Wagner-Rau, die sich dezidiert auf die Kasualien und deren le-
bensgeschichtliche Ausrichtung bezieht, fiihrt seine Auseinandersetzung mit Ritualen aufgrund
des systemischen Hintergrundes sowohl zur lebensgeschichtlichen als auch zur systemischen
Betrachtungsweise der Kasualseelsorge, so dass Rituale wie selbstverstiandlich in verschiedenen
Settings und den unterschiedlichsten Situationen ihre Bedeutung und Funktion bekommen. Da
wir uns seiner Meinung nach im Feld der Rituale auf ureigenem Boden systemischer Seelsorge
befinden, gelingt es ihm, sich einerseits auf das Maildnder Team zu beziehen, wenn er die be-
wahrende und verwandelnde Kraft von therapeutischen Ritualen betont, andererseits aber auch
die heilende und wesentliche Erfahrung von theologischen Traditionen und biblischen Meta-

phern und Geschichten im Umfeld der Kasualien zum Zug kommen zu lassen.

Die Erfahrungen in den eigenen Beziehungssystemen beeinflussen die Interpretationsmodelle,
die gerade auch anlisslich der Kasualien in Verkiindigung und Seelsorge zum Tragen kommen.
An der Schnittstelle zwischen Theologie und Therapie wendet er sich gegen eine theologische
Herabsetzung der Kasualien®* und pladiert, von einem seelsorglichen Interesse herkommend,
dafir, Rituale sowohl in ihrer stabilisierenden als auch wandelunterstiitzenden Funktion ernst zu

nehmen.”’

Anschlieend an Morgenthaler ist zu fragen, auf welche Art und Weise Verbindungslinien zwi-
schen den ,,Ritualen systemischer Seelsorge und Therapie* und den Parametern wie Form und
Berufung, Gender, Gemeinschaft und Korper in diesem grolen Ganzen gezogen werden konnen

und wie die Kommunikationsprozesse gerade fiir die Weiterentwicklung des Systems in Gang

¥ Vgl. Christoph Morgenthaler, 2009, 320 ff. Die Gestaltung von Ritualen schligt Morgenthaler als Methode vor,
um der Familie zu helfen, einen Konflikt zu 16sen oder den Ubergang in einen neuen Lebensabschnitt zu bewiltigen.
Gerade bei den kritischen Ordnungsiibergéingen im Familienlebenszyklus machen es Kasualien moglich, die Famili-
enmitglieder auf lebendige und oft auch tiefgehende Weise so zu begleiten, dass die Ubergiinge und Schwellen des
Lebens im Licht des Glaubens eine neue Dimension bekommen. Morgenthaler bezeichnet die einzelnen Phasen der
Familienentwicklung als durch ganz bestimmte Eigenschaften und Herausforderungen geprigt, die teilweise mit den
kirchlichen Kasualien korrespondieren. Jedoch geht er an dieser Stelle zu wenig auf die Formen des Zusammenle-
bens im Wandel ein, die er an anderen Orten durchaus im Blick hat, Morgenthaler, 2000, 41 ff. Was ist mit den
Singles, den Alleinlebenden, den Lesben und Schwulen u.a.? Vgl. Lutz Friedrichs, 2008, 128 ff. und 212 ff; Ulrike
Wagner-Rau, 2008, 41 ff.

3% Zum Beispiel wird in einem Trauergespriich mit der Trauernden das Begehen einer Strecke in der Erinnerung mit
dem Verstorbenen zu einem Familienritual, zum Begehen eines ,,weilen Flecks* auf der inneren ,Landkarte der
Familie®, vgl. Christoph Morgenthaler, 2000, 247 ff.

139



gehalten werden konnen. Da Morgenthaler konstruktivistischen Gedanken gegeniiber nicht auf-
geschlossen ist, vermitteln seine Texte an verschiedenen Stellen den vermeintlichen Eindruck
von Objektivitdt und Wahrheit. Weil Immanenz, Transparenz und Transzendenz zusammenspie-
len, ist die Form in ihrer Dialektik von Kontinuitit/Struktur und Wandelbarkeit wesentlich fiir
den kreativen Prozess der Integration von Ritualen in Seelsorge und Therapie. Dies bedeutet,
sowohl auf den systemischen Kontext, in dem neue Rituale entwickelt werden, zu achten als
auch die Ebene der religio einzubeziehen und die gendersensiblen Themen immer wieder auf
ihren kulturellen Kontext hin zu befragen und zu reflektieren. Dies alles geschieht aus einem

Geist der Unterscheidung heraus.

4.3.4. Gina Schibler: Kreativ-emanzipierende Seelsorge

Das Konzept Gina Schiblers verdient fiir die vorliegende Arbeit Beachtung, da es viele Schnitt-
stellen mit ihr gibt, vor allem in der Betonung der Kreativitit und der Genderthematik. Wenn
auch das Ritual nicht im Mittelpunkt ihrer Uberlegungen steht, ist die Beschiftigung mit ihrem
Werk doch wichtig und ertragreich, gerade in Hinblick auf die eigene Gegenstandsbildung der
Seelsorge. Es geht ihr in der Praxis der Seelsorge um das prozesshafte Spiel mit KlientInnen, sei
es im Kontakt mit anderen Menschen, sei es nur fiir sich allein im Angesicht Gottes>”®. Sie will
mit ihrem Ansatz ein Seelsorgemodell entwerfen, das von einer Gleichwertigkeit der Geschlech-
ter ausgeht und kreative Prozesse in seelsorglichen Situationen genauso unterstiitzt wie die Auf-

nahme weiblicher Glaubenszeugnisse.

In einem ersten Teil widmet sie sich verschiedenen zeitgenodssischen pastoralpsychologischen
Entwiirfen (Klaus Winkler, Joachim Scharfenberg, Hans van der Geest, Howard Clinebell,
Isidor Baumgartner) und kommt zu dem Schluss, dass Kreativitit in den verschiedenen Entwiir-
fen durchaus auftaucht, dass sogar schopferische Prozesse mit heilender Wirkung stattfinden,
diese jedoch groBtenteils unentdeckt bzw. als individuelle und nicht weiter beeinflussbare
Merkmale einzelner Seelsorger definiert werden. Ihr Anliegen ist es, das heilsame Potential in
der therapeutischen Seelsorge als Raum fiir eine kreative Auseinandersetzung mit Gottes Heil-

397

kraft wahrzunehmen und bewusst zu machen.”’ An dieser Stelle bezieht sie sich auf Rituale,

ohne diese explizit zu benennen, indem sie das Heilgeschehen als solches auf den Prozess des

¥ Vgl. Gina Schibler, 1999, 27.
7 Vgl. ebd., 85 ff.

140



Sich- Uberlassens bezieht. ,,Gott allein heilt, durch uns, mit uns, jenseits von uns manchmal mit
einer einfachen Geste, mit einem Wort, mit einer Beriihrung, von mir formuliert oder vorge-
nommen, ohne jede Absicht, kreativ zu sein, manchmal aber auch durch einen treffenden Brief,

einen von uns formulierten Segen, durch ein beriihrendes Gebet [...].“398

Wenn Schibler in ithrem Kapitel 4.4°% den kreativ-emanzipierenden Umgang mit Symbolen fiir
die Seelsorge beleuchtet, geht es ihr in erster Linie um die Wirkméchtigkeit der Symbole. Da
Symbole eine Wirkung auf die Menschen, auf deren Kommunikation und in diesem Zusammen-
hang immer einen Bedeutungsiiberschuss haben, erdffnet Schibler hier den Zugang zur transzen-
denten Funktion von Symbolen. Sie berichtet von einer Klientin, mit der sie in verschiedenen
Inszenierungen mit den Symbolen einer Puppe und eines Pullovers arbeitet und beschreibt, wie
diese beiden Symbolhandlungen, das Annehmen der Puppe als Anteile der eigenen Personlich-
keit und das Annehmen des Pullovers als Ausdruck fiir Schutz, Geborgenheit und die Moglich-
keit zur Regression echte Sinnstiftung und Heilung ermdglichen. Hier verweist sie auf die Paral-
lelitdt zu Jesu Handeln, der unbefangen Symbolhandlungen vornimmt und in diversen Inszenie-
rungen Heilung ermoglicht. Heilung geschieht offentlich und sinnlich, sicht- und horbar, mit
Beriihrungen und Handlungen. Symbole wirken, wenn sie Beziehung stiften; dies gilt auch fiir
die Kommunikation mit und iiber Gott. Hier bekommt die Kreativitit eine besondere Bedeutung,

gerade hinsichtlich der Transzendenz.

Es ist lohnend, Schiblers Ansatz im Hinblick auf Rituale weiterzudenken, bzw. ihre Beispiele der
Symbolkraft von Handlungen als Aquivalent fiir Rituale zu interpretieren. Sie beschreibt konkre-
te Beispiele aus ihrer seelsorglichen Praxis, die mit Inszenierungen und kreativen Schritten in die
Richtung dessen gehen, was im Fallbeispiel zu Beginn dieser Arbeit verdeutlicht wurde: die Er-
fahrung, Transzendenz zu schaffen, indem Immanenz gewihrt wird. Dies geschieht in Ritualen,
aber auch in kreativ-emanzipierenden Seelsorgeprozessen, wie Schibler sie beschreibt. Auf-

00 .
, mit

schlussreich ist in diesem Zusammenhang die Hermeneutik der schopferischen Resonanz’
der Schibler den Verstehensweg des schopferischen Prozesses beschreibt, der sich auf innere und
duBere Wahrnehmungen bezieht. Ganz alltdagliche Verstehensprozesse beruhen ebenso auf Akten
der schopferischen Resonanz wie auch auf kreativ-poetischen Formgebungsprozessen. Davon

ausgehend, dass in diesen Kreationen in Sprache gefasster Sinn und Bedeutungszusammenhinge

8 Ebd., 86.
**'Vgl. ebd., 281 ff.
4% ygl. ebd., 342.; vgl. dazu auch Christoph Morgenthaler/Gina Schibler, 2002, 157 ff.

141



relevant werden, legt Schibler Wert auf eine umfassende Hermeneutik fiir die Seelsorge, ange-
lehnt an die feministische Hermeneutik von Elisabeth Schiissler-Fiorenza. In dieser Hermeneutik
bezieht sich Schiblers Hauptaugenmerk auf die schopferische Resonanz, also das tiefe Verstehen
von Menschen untereinander, aber auch das Verstehen von literarischen, kunstlerischen oder
poetischen Werken. Diese schopferische Resonanz ereignet sich auch in der therapeutischen
/seelsorglichen Rezeption von Ritualen, es entsteht ein schopferischer Zirkel, der von der Wahr-

401 auch wenn diese von

nehmung zur Differenzierung und zur Integration und Kreativitét fiihrt
Schibler nicht explizit benannt werden. Ganz am Schluss beschreibt sie eine letzte Sequenz mit

einer Klientin, in der sie ihr drei kreative Hausaufgaben schickt. Diese sind:

1. eine Geschichte iiber ihren Wunsch zu schreiben, sich nicht zu entwurzeln, stattdessen
auf dem Boden, der sie nihre, zuhause zu sein;

2. einen Abschiedsbrief an ihr Nomadenleben zu schreiben und aufzuzihlen, was an ihrem
neuen sesshaften Leben liebenswert sei;

3. ihrem Korper einen Brief zu schreiben, der mit dem Satz endet: Dein dich liebender Kor-

per. 402

In diesem Schluss ist die spiralformige Bewegung des schopferischen kreativen Prozesses aufge-
nommen. Auch wenn nicht explizit von Ritualen die Rede ist, gibt es doch viele Parallelen, be-
sonders was das Loslassen des Alten und den Neubeginn von etwas Neuem angeht. Auch das
Geschehen lassen, das Sich- Hineinbegeben als Ressource fiir die SeelsorgerIn ist sehr @hnlich.
Die bewusste Wahrnehmung und Herstellung von Transparenz der verschiedenen Phasen je-
doch, das reflektierte ,,iiber die Schwelle-gehen®, das in der therapeutischen Arbeit mit Ritualen
eine nicht unerhebliche Rolle spielt, ist in diesem Ansatz nicht Bestandteil des therapeutisch-

seelsorglichen Vorgangs.

41 ygl. Christoph Morgenthaler/Gina Schibler, 2002, 162: “Kreative Resonanz ist Spiegelung besonderer Art. Sie
ist kreative Bestdtigung des So-Seins des anderen Menschen in seiner Kreativitit. Damit weist sie aber zugleich iiber
das Gegebene auf das Mogliche.*

2 Vgl. Gina Schibler, 1999, 460.

142



4.3.5. Michael Klessmann: Seelsorgedimensionen

Exemplarisch und zugleich sehr grundlegend sei hier auf das umfassende Lehrbuch von Michael
Klessmann hingewiesen, das in seiner Komplexitit in die Breite des Handlungsfelds Poimenik,
die Vielfalt ihrer Bedeutungszusammenhinge und die multidimensionalen Konzeptionen ein-
fithrt. Klessmann will die verschiedenen Ansitze der Seelsorgelandschaft in komplexen Gesell-
schaften nicht gegeneinander ausspielen sondern sie ergidnzend und synergistisch darstellen und

deren vielseitige Perspektiven aufzeigen.

Seelsorge in gegenwirtigen Lebenszusammenhéngen fiihrt er auf verschiedene Kontexte zuriick,
legt dann den Fokus auf die Chance der geringen Strukturiertheit von Seelsorge, die besonders
zur Geltung kommt, wenn sie sich mit anderen Beratungs- und Begleitungsangeboten vernetzt,
sich also als Bestandteil eines umfassenden psycho-sozialen Hilfe-Netzwerks begreift. Das Be-
deutungsfeld Seelsorge beschreibt er als Spannungsfeld zwischen Seele, Sorge, Beziehung, Be-
gleitung und Begegnung und in all dem hat die Sprache eine grofle Bedeutung. So rekurriert er
etymologisch beim Seelenverstidndnis auf das griechische und das hebriische Seelenverstdndnis,
betont die Unterschiedlichkeit dieser Zuginge und kommt zu dem Schluss, dass wir beide He-
rangehensweisen brauchen und an dem schwierigen Begriff der Seele festhalten sollten*™. Aus
Sicht der hebrdischen Tradition sollten wir die Vorstellung der vitalen Einheit, Ganzheitlichkeit
und Angewiesenheit des Menschen, also das Leib- und Seele-Sein, im Blick behalten, aus Sicht
der griechischen Tradition ist es wichtig, die Géttlichkeit der Seele anzuerkennen und ihre un-
verzichtbare Bedeutung fiir die Menschlichkeit des Menschen anzuerkennen. Erst wenn wir uns
mit den unterschiedlichen Bedeutungsfeldern von Seele und Sorge in ihrer Ganzheit vertraut
machen, kénnen wir auch den schwer zu fassenden Begriff ,,Seelsorge* genauer fassen. Kless-
mann bezeichnet Seelsorge als Sorge fiir das Leben und entfaltet auf der Grundlage dieser Defi-
nition die verschiedenen Dimensionen der Seelsorge im 20. und beginnenden 21. Jahrhundert. In
diesem Kontext sind sich alltigliche, kerygmatische und therapeutische Dimensionen darin dhn-

lich, dass sie ,,eine Art von verbalistischer Engfiihrung praktiziert haben. 4%

493 ygl. Michael Klessmann, 2008, 26 ff. In diesem Zusammenhang ist interessant, dass die Psychologie als Wissen-

schaft das Wort ,Seele‘ aufgegeben hat. In vielen Lexika und Lehrbiichern wird dieser Begriff, auch das griechische
Aquivalent ,psyche* nicht einmal mehr erwihnt.
“*Ebd., 88.

143



Hier kommt die rituelle Dimension der Seelsorge ins Spiel, der Klessmann zunichst auf der
Ebene der Ausdrucksformen liturgischen Handelns ihren Platz einrdumt. Er betont die Symbol-
handlung des Rituals in Ubergangs- und Krisensituationen und die verschiedenen Elemente der
Rituale, die aus einem Handlungselement, dem symbolischen Uberschuss, der Ordnung, der
formelhatten Sprache und den kollektiven Dimensionen bestehen. Zugleich nimmt er Bezug auf
die zunehmende In-Frage-Stellung der Seelsorge mit geistlich- liturgischen Ubungen, die sich
seit den 1960er Jahren auch auf Rituale iibertrug, so dass Rituale fiir viele zunéchst zu leeren
Zeremonien wurden. Erst die Wiederentdeckung der Bedeutung von Ritualen fiir das soziale
und individuelle Leben durch die Sozial- und Humanwissenschaften sowie die Erfahrung der
Bedeutung von Ritualen in Krisensituationen fiihrten, so Klessmann, zur Riickbesinnung auf die
Bedeutung von Ritualen in der Seelsorge. Hier kommt die feministische Dimension ins Ge-
spriich405 , in der sehr deutlich wahrgenommen wird, wie hilfreich Rituale fiir die Lebensbewdlti-
gung sein konnen. An zwei anderen Stellen verweist Klessmann auf den moglichen Einsatz von
Ritualen: in der seelsorglichen Arbeit mit Kindern*” und in der Begleitung von demenzkranken
Menschen®’. Sehr perspektivenreich und durchaus anregend ist der Schlussteil des Lehrbuchs
gestaltet, in dem er die verschiedenen notwendigen Qualifikationen fiir Seelsorge auffiihrt**®. Die
Lerntheorie des amerikanischen Pragmatismus wird zugrunde gelegt und in verschiedenen Prin-
zipien entfaltet: das learning by doing, das personbezogene Lernen, das soziale Lernen, das er-
fahrungs- und prozessbezogene Lernen, spirituelles und theologisches Lernen, systemisches Ler-
nen, methodisches Lernen und theoretisches Lernen. Die Auseinandersetzung mit der eigenen
Person, darin enthalten die Biographie, der Glaube und die Werte ist ein wichtiger Meilenstein,
ebenso das Einiiben und Reflektieren der eigenen Spiritualitit sowie die Ausformung der pro-
fessionellen Kompetenz. Dazu gehoren fiir die Seelsorgerlnnen die Schulung der Wahrneh-
mungskompetenz, Gesprichskompetenz, Ausbildung der eigenen Spiritualitiat oder Frommigkeit,

theologische Kompetenz, symbolische- oder Deutungskompetenz sowie die rituelle Kompetenz.

An dieser Stelle wire es interessant, die Erkenntnisse aus Ritualtheorie und -forschung anzu-
wenden und fiir das pastoralpsychologische Instrumentarium in der Seelsorgeausbildung wirk-
sam werden zu lassen. Gerade weil Klessmann das Zusammenspiel von personaler und professi-

oneller Kompetenz so betont, wire es sinnvoll, die vielfdltigen Moglichkeiten von Ritualen fiir

4% ygl. ebd., 93.

406 ygl. ebd., 425.
“7ygl. ebd., 432.
‘% vgl. ebd., 446 ff.

144



diese Prozesse nutzbar zu machen. Ich mochte dies an einem Beispiel verdeutlichen: Wenn die
symbolische Deutungskompetenz als Ressource gefragt ist, lisst sich mit Hilfe von Ritualen ge-
nau diese Ebene erreichen. Angenommen, ein Klient kommt mit dem Thema ,,Verzeihen®, er hat
grof3e Miihe seiner Frau zu verzeihen, nachdem sie ihn vor ein paar Wochen angeschrien und in
einem Streit handgreiflich zur Rede stellen wollte. Er weill nicht, warum ihm das Verzeihen so
schwerfillt. Die Seelsorgerin konnte ein Ritual vorschlagen, das in den gewohnten drei Schritten

folgendermalBen ausgefiillt werden konnte:

1. Der Mann geht in sich und wird von der Seelsorgerln befragt, was es noch zu verabschie-
den gilt. Sie kdnnte dem Mann ihre Hypothese erkliren, dass diese Situation des Nicht-
verzeihen-konnen sehr viel mit der generellen Unklarheit und Unentschiedenheit, die in
ihm vorherrschen, zu tun haben.

2. In einem zweiten Schritt visualisiert die SeelsorgerIn mit dem Klienten das eigentliche
Verzeihen, moglichst sehr genau, mit viel Freiraum fiir das, was im Mann auftaucht und
sich seinen Platz sucht; Korperbewegungen, Gerdusche, andere Sinne einschalten und
bewusst wahrnehmen gehoren dazu.

3. Der dritte Schritt konnte mit einem Gebet fiir den Mann und seine Situation beginnen.
Darin wire der Fokus auf das Jetzt und auf den Wunsch nach einem Neuanfang zu legen.
Allerdings bendtigt die Offenheit fiir eine Verdnderung Unterstiitzung und Zeit und

Raum.

Bei der Ausbildung der symbolischen und der rituellen Kompetenz ist der direkte Zugang zu
Ritualen unmittelbares Experimentier- und Lernfeld. An dieser Stelle hitte Klessmann dies di-
rekter in Form von Ritualen und moéglichen Elementen mit auffithren konnen. Besonders bei den
Ausfithrungen zur rituellen, theologischen und symbolischen Kompetenz*® fehlt diese Exempli-
fizierung, die dem Buch insgesamt eine Vertiefung und Verdichtung gegeben hiitte, die in Ansét-
zen durchaus vorhanden ist. Wenn Klessmann z.B. bei der rituellen Kompetenz von der Fahig-
keit schreibt, dass man nicht nur Rituale in sensibler Weise in eine seelsorgliche Situation ein-
bringen sollte, und dass auch die seelsorgliche Situation als ganze angemessen ritualisiert bzw.
strukturiert werden sollte, wire an dieser Stelle eine Konkretion wiinschenswert. Ein gutes Ritual

fiir eine Seelsorgesituation kann aus dem Joining am Anfang, dem Mittelteil mit einem klaren

9 vagl. ebd., 327.

145



Fokus auf das Anliegen der Klientln und dem Schlussteil, in dem es um das Abrunden der Sit-

zung, den personlichen Gewinn und Nutzen und die moglichen Perspektiven geht.

Positiv sticht in Klessmanns Lehrbuch hervor, dass er immer wieder auf die eigenen personli-
chen Entfaltungsmoglichkeiten der SeelsorgerIn rekurriert. So verweist er auch beim Ausiiben
der rituellen Kompetenz auf die Voraussetzung, dass die Seelsorge-Person ihre eigene Spirituali-

tit gestalten und andere dazu einladen kann.

4.3.6. Uta Pohl-Patalong: Die Genderperspektive in der Seelsorge

Dieses Plidoyer*'” schlieBt explizit an die Verdffentlichungen aus den 1980ern und 1990er Jah-
ren zu feministischen Seelsorgeans'aitzen411 an. Grundlage dieser Ansitze ist die Wahrnehmung
und Erkenntnis, dass die Kategorie Geschlecht so entscheidend iiber das Leben eines Menschen
bestimmt wie wenige andere Faktoren. Da die SeelsorgerInnen mit der Frage nach Rollenerwar-
tungen und Geschlechterverhiltnissen immer auch in Beriihrung mit Themen aus der eigenen
Biographie und Lebenssituation kommen, ist die Reflexion der eigenen Position zu der Ge-
schlechterfrage unabdingbare Voraussetzung fiir eine Seelsorgesituation. Denn die Ratsuchen-
den werden sonst mit Wertungen und Selbstverstindlichkeiten konfrontiert, die sie in ihren tradi-
tionellen Rollenerwartungen bestirken. *'> Die Definition Feministischer Seelsorge beinhaltet
also bei Pohl-Patalong die Kategorie Geschlecht als wichtige Voraussetzung fiir eine Seelsorge,
die darauf achtet, von welchen Rollenerwartungen eine Person geprégt ist und welche Auswir-
kungen diese auf ihr Leben haben. Diese Deutungskategorie Geschlecht wird auf die biblischen,
kirchlichen und theologischen Botschaften des Menschen- und Gottesbildes und dann auch auf
individuelle Lebenssituationen bezogen, dies alles mit Transparenz und der Grundannahme, dass
keine normativen Ideen von Minnlichkeit und Weiblichkeit vertreten werden. Pohl- Patalong
legt Wert darauf, dass Feministische Seelsorge keine Sonderecke fiir frauenspezifische Themen
beansprucht, sondern allen Themen gegeniiber offen ist, *'* und sie mdchte einen Raum fiir un-

414

gehorte Geschichten und ,,Fragen hinter der Frage*™ ™ er6ffnen.

#19 Uta Pohl-Patalong, 2005, 94.

' vgl. Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker 1999.
412 Vgl. Riet Bons-Storm, 1996, 17 ff.

1 vgl. Uta Pohl-Patalong, 2005, 97.

14 Julia Strecker, 1994, 5 ff.

146



Von der Genderperspektive herkommend postuliert sie eine neue Wahrnehmungsperspektive,

aus der heraus sie auf verschiedene Ansitze in der Seelsorgelandschaft blickt, und sie verbindet

mit dieser Perspektive die Frage, wie eine seelsorgliche Kirche diese in ihre verschiedenen Seel-

sorgeansitze aufnimmt und evtl. weiterfiihrt. Die Ansitze, die sie unter dem Fokus der Gender-

Sensibilitit kritisch unter die Lupe nimmt, sind eine Auswahl aus dem grof8en Konglomerat der

pluralen Seelsorgelandschaft des endenden 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts*'”:

1.

Die Alltagsseelsorge, die den Fokus auf den normalen Alltag lenkt, etwa beim Gesprich
am Gartenzaun oder beim Geburtstagsbesuch, beinhaltet aufgrund der Wahrnehmung der
Alltagsdimension durchaus eine seelsorgliche Ausrichtung fiir die Kirche. Besonders in
der Wahrnehmung der Ambivalenzen und in der Begleitung bei ihrer Deutung und Re-
flexion leistet die Alltagsseelsorge einen wichtigen Beitrag zur Stirkung der Subjektivi-
tit, was aus Genderperspektive zu begriilen ist. Kritisch merkt Pohl-Patalong jedoch an,
dass die Kategorie Geschlecht kaum explizit im Blick ist und dass auch die politische
Dimension und somit die Verdnderungsimpulse aus schwierigen Situationen nicht the-
matisiert werden.

Die gesellschaftlich-orientierte Seelsorge, die die Verengung der therapeutischen Seel-
sorge auf das Individuum kritisiert und die gesellschaftliche Dimension stédrker einfor-
dert, steht in enger Beziehung zur Geschlechterthematik, und so ist es nicht zufillig, dass
die Forderung nach einem Gesellschaftsbezug der Seelsorge verschiedentlich feminis-
tisch konkretisiert wurde.*'® Das Postulat, Frauen selbst im Blick zu haben, anstatt sie an
die gesellschaftlichen Verhiltnisse anzupassen, trifft auf das Anliegen der feministischen
Seelsorge, patriarchale Strukturen aufzudecken und sie zu veridndern. In den Seelsorge-
entwiirfen sind dabei bislang die Verdanderungen im Rollenverstindnis von Frauen stirker
im Blick gewesen, umso positiver gilt hier anzumerken, dass das neue Lehrbuch zur

17 sich in einem Abschnitt den Frauen und Minnern in der

Seelsorge von Klessmann®
Seelsorge und der Geschlechterdifferenz widmet. Es geht zukiinftig mehr denn je um
neue Freiheiten, die Geschlechterrollen unterschiedlich auszugestalten418 und Aushand-

lungsprozesse an die Stelle von Zuschreibungen treten zu lassen.

15 ygl. Uta Pohl-Patalong/Frank Muchlinsky, 1999 und Christoph Schneider-Harpprecht, 2000.
416 Vgl. Isolde Karle, 1996.

7 Vgl. Michael Klessmann, 2009, 333 ff.

¥ ygl. Uta Pohl-Patalong, 2005, 108.

147



3.

In der ethisch-orientierten Seelsorge geht es hauptsichlich um verantwortetes Handeln

und ethische Kompetenz in einer immer komplexer werdenden Welt.*"?

Die Fragen nach
begriindeten moralischen Urteilen und dem Herstellen von Gerechtigkeit, gerade auch
zwischen den Geschlechtern, ist ein zentrales Anliegen der feministischen Seelsorge. Es
ist also fiir eine gendersensible Kirche wesentlich, die Sensibilitit fiir Ungerechtigkeiten
mit im Blick zu haben.

Die interkulturelle Seelsorge hat das Bestreben, die Besonderheit des Fremden zu verste-
hen und als Ressource in das seelsorgliche Handeln aufzunehmen. Diese Sensibilitét fiir
Differenz ist in der Genderperspektive zu unterstreichen*”’. Kritisch sind jedoch die Wer-
tungen im Verhiltnis zu anderen Kulturen, die in der Genderdebatte als ungerecht emp-
funden werden. “Eine Hermeneutik des Unverstindnisses kann sich durchaus mit einem
emanzipatorischen Verstindnis von Seelsorge kreuzen. Hier muss eine seelsorgliche Kir-
che Kldrungsarbeit leisten und im konkreten Einzelfall die unterschiedlichen Perspekti-
ven beriicksichtigen.“421

Die nicht-kognitive Dimension der Seelsorge bekommt bei Pohl-Patalong gesonderte
Aufmerksamkeit. Sie bezieht sich auf die Ansitze, die Korperlichkeit und kreative Me-
thoden in die Seelsorge integrieren.*”* Das seelsorgliche Spektrum umfasst verschiedene
Moglichkeiten und beinhaltet auch Rituale. Pohl-Patalong plidiert fiir eine Integration
dieser Dimension in eine gendersensible Seelsorge, da ja gerade die Engfiihrung auf das
Kognitive als zu iiberwinden angestrebt wird. So ist es kein Zufall, dass sich die Ansitze
in diesem Bereich iiberwiegend feministisch verorten. Zugleich besteht hier aber auch die
Gefahr, dass die gesellschaftliche Zuordnung des Korpers und der Kreativitidt nur den
Frauen zugeordnet wird, was zu einer Bestitigung klassischer Rollenbilder und patriar-
chaler Werte fiihren konnte. Darum sollte hier auch der Blick auf die Minner nicht feh-
len, mit der Ausrichtung, die Verdnderungen der Geschlechterrollen anzustreben.

Die kirchliche Dimension der Seelsorge wird in neueren Seelsorgeentwiirfen verschie-
dentlich als wesentlich und nicht zu vernachlissigen benannt.** Im Blick auf die Gen-
derperspektive ist hier Vorsicht angemahnt. Auch wenn der Kontext, in dem Seelsorge

geschieht, sicher primir ein kirchliches Setting ist, so sind doch die Orte, an denen Seel-

sorgerInnen sich Kraft und Riickbindung holen, sicher nicht auf die Parochie zu begren-

19'ygl. Jiirgen Ziemer, 2000, 30 ff.
420 Vgl. Uta Pohl-Patalong, 2005, 111.

21 gpd.

22 ygl. Elisabeth Naurath, 2000, Gina Schibler, 1999 und Julia Strecker, 1999.
3 Vgl. u. a. Christoph Morgenthaler, 2000, 270 ff.

148



zen. Gendersensible Seelsorge bewegt sich in dem Spannungsfeld von parochialer und
nicht-parochialer Verortung und sollte sich besonders mit Blick auf die Frauen und auch
Minner, die sich selbst als GrenzgingerInnen empfinden, eine Offenheit fiir eigene Rau-
me und eigene Fragen bewahren.

7. Wenn in den Seelsorgeansitzen nach den Spezifika christlicher Seelsorge gefragt wird,
betrifft dies die Frage nach religiosen bzw. christlichen Elementen, insbesondere nach der
Bedeutung der Bibel im Seelsorgegespriach. Aus Genderperspektive fragt Pohl-Patalong
nach der Wichtigkeit und Bedeutung des spirituellen Freiraums, der Frauen, die sich in
einer Suchbewegung finden, zugestanden werden sollte. Gerade das Nicht-Uberstiilpen
der christlichen Tradition oder das Vermeiden des Anpredigens ist besonders zu begrii-
Ben. Ebenso ist es fiir die Gendersensibilitdat wichtig, die geschlechtsspezifischen Impli-
kationen der christlichen und biblischen Tradition immer wieder zu reflektieren und neu
zu bestimmen.

8. Der systemische Ansatz in der Seelsorge scheint aus Pohl-Patalongs Sicht besonders ge-
eignet, die gendersensible Perspektive zu beriicksichtigen.*** Sowohl die Sensibilitiit fiir
das Umfeld der Ratsuchenden als auch fiir deren Beziehungen und Wertekonstruktionen

muss und kann eine Aufmerksamkeit fiir die Kategorie Geschlecht beinhalten.

Fazit der Uberlegungen Pohl-Patalongs ist: Die plurale und manchmal auch uniibersichtliche
Seelsorgelandschaft braucht Kriterien, um eine Modifizierung und Anwendbarkeit fiir die ein-
zelnen Ansitze sichtbar zu machen. Eine Grundausrichtung der Seelsorgelandschaft unter Gen-
derperspektive ist absolut wegweisend, unabhingig davon, ob ,feministische Themen gerade

Konjunktur haben oder nicht.“**

4.4. Poimenische Perspektiven der Rituale — ein Versuch

426

,»Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft sind die Wege fiir Rituale geebnet und die

verschiedenen Moglichkeitsraume der Arbeit mit Ritualen in den Kontext der Seelsorgetheorien

4% Uta Pohl-Patalong nennt exemplarisch verschiedene VertreterInnen der systemischen Seelsorge, 2005, 117 und
bezieht sich auf den groflen Schatz der Bezogenheit und der Orientierung an Beziehungsgerechtigkeit in der syste-
mischen Seelsorge.

2 Uta Pohl-Patalong, 2005, 119.

426 50 Hubert Knoblauch, 2009, in seinem Untertitel.

149



gestellt. Die Wiederkehr der Religion427 beinhaltet eine grole Bereitschaft und Offenheit vieler
Menschen, sich auf spirituelle Themen einzulassen. Gerade in Zeiten von Sikularisierung,
Gleichgiiltigkeit, Apathie und Gottvergessenheit gibt es problemlos damit einhergehend das viel-
fach zitierte Phanomen der ,,populidren Religion®, die sich in neuer medialer Aufmerksamkeit,
aber auch in einer enormen Popularitit des Begriffs der Religion, viel mehr noch der Spiritualitiit

ausdriickt.*?

Die Seelsorge der 1990er Jahre antwortet mit ihren verschiedenen Entwiirfen auf die uniiberseh-
bare Pluralisierung aller Lebensbereiche in unserer Gesellschaft. Rituale haben in allen in dieser
Arbeit dargestellten Entwiirfen eine Bedeutung. Es ist mehr oder weniger Konsens, dass neben
dem Gesprich rituelles und performatives Handeln einen wichtigen Stellenwert in der Seelsorge
hat. Rituale werden als eigene heilsame Dimension (Morgenthaler), als Ressource, als Freiset-
zung und Thematisierung des ,,Schwebezustands der Lebenspassagen* (Henning Luther) gese-
hen; ebenso als Teil eines gesellschaftlich breiten, intermediiren Raumes und Unterbrechung des
Alltags (Ulrike Wagner-Rau), als zur ,,pastoralen Kernkompetenz* dazugehorig (Christoph Mor-
genthaler), als schopferische Resonanz (Gina Schibler), als Verdichtung der Situation (Michael

Klessmann), als Uberwindung der Engfithrung auf das Kognitive (Uta Pohl-Patalong).

Obwohl der Begriff Spiritualitit urspriinglich christliche Wurzeln hat**, ist er inzwischen zu
einer Art Sammelbegriff geworden, der Impulse aus fernostlichen Religionen, Esoterik und Psy-
chotherapie gleichermaflen aufnimmt und vermischt. Rituale sind fiir die poimenische Perspekti-
ve im Horizont dieser Entwicklung insofern wesentlich, als in der heilsamen Stiftung von Kom-
munikation der Handlungscharakter der Spiritualitit*® zum Ausdruck kommt. Rituale haben also
heute innerhalb der Seelsorgelandschaft einen sehr viel hoheren Stellenwert als vor 30 bis 40
Jahren, als die Seelsorge von einer gro3en Ritualfeindlichkeit geprigt war. Aber auch auflerhalb
der Kirchen bekommen Rituale eine Funktion: sie werden bewusst, beinahe wie Instrumente
eingesetzt, um mit verschiedenen Aspekten des Lebens umzugehen. ,,In der Tat ist der Ritual-
begriff zu einem populdren Begriff geworden, den die Akteure selbst gezielt und regelrecht re-
flexiv verwenden.“**' Rituale werden nicht einfach begangen, ihre Funktion und ihr Zweck sind

meistens bekannt und werden durchaus bewusst eingesetzt, hiufig um mit verschiedenen Situati-

7 Vgl. Hubert Knoblauch; er spricht dezidiert von Spiritualitit, 2009, 38 ff.
8 Vgl. ebd., 41.

2V gl. Michael Klessmann, 2009, 192 ff.

9 ygl. Hubert Knoblauch, 2009, 141.

“1 Ebd., 141.

150



432 Da Rituale kulturelle Praxis in Raum und

onen/Aspekten des Lebens sinnstiftend umzugehen.
Zeit sind, die durch Menschen ,,verkorpert* und inszeniert werden, schreiben sie sich den Ratsu-

chenden ebenso wie den BegleiterInnen in Fleisch und Blut ein.

Eine rituelle Kompetenz ist unabdingbare Voraussetzung fiir eine Perspektive, die iiber den un-
mittelbaren Gebrauch der Rituale in bestimmten Lebenssituationen hinausweist. Fiir diese Kom-
petenz ist die Aufmerksamkeit gegeniiber der Gendersensibilitdt ebenso wichtig wie eine inter-
kulturelle Sensibilitdt. Im Blick auf die Rolle der SeelsorgerInnen kann dabei die Bereitschaft,
sich selbst in die Position des ,,Nicht—Wissens“43 3 begeben zu konnen, Voraussetzung fiir einen
Prozess der Erkundung und des wertschitzenden Respekts fiir das Fremde und Unbekannte im
Anderen sein.*** Da es in der Seelsorge um das Entdecken und Entwickeln von Lebensméglich-
keiten geht, konnen Rituale auch als ,,Erfindung von Kultur gesehen und geschitzt werden. Was
in der interkulturellen Seelsorge wichtiges Lernergebnis ist, ldsst sich auf die poimenische Per-
spektive der Seelsorge iibertragen: Rituale im Feld der Seelsorge sind immer innerhalb des je-
weiligen kulturellen Kontextes zu entwickeln und zu reflektieren, auch im interkulturellen Span-

nungsfeld konnen Rituale eine besondere Wirkung und Kraft entfalten.**

Inwieweit die rituelle Kompetenz, das damit verbundene Rollen- und berufliche Selbstverstind-
nis aus interkultureller- und Gender-Perspektive erlernbar und transparent zu machen ist, wére
ein Thema, dessen Betrachtung sehr lohnenswert erscheint.**® Klessmann fragt nach der Erlern-
barkeit von Seelsorge und bezieht die Offnung verschiedener psychotherapeutischer Schulen hin
zur Spiritualitit in diese Uberlegungen mit ein.*’ Die immer wieder gestellte Frage nach dem

Proprium der Seelsorge sei hier nicht gestellt, sondern vielmehr gefragt, wie die Seelsorge einer

42 Vgl. hierzu Dorothea Liiddekens, 2004, die neue Rituale fiir alle Lebenslagen unter dem Aspekt der Spiritualitiit
befragt. Allerdings ist gegen sie und dhnlich gegen Michael Stausberg, 2004, kritisch anzumerken, dass die identi-
téitsstiftenden, kollektiven Elemente, die repetitiven Elemente und die identifizierbaren Abldufe bei den von ihr
dargestellten ,,neuen Ritualen groBtenteils fehlen.

33 Vgl. Harlene Anderson/Harold Goolishan, 1988, 139 ff.

3 Christoph Schneider-Harpprecht hat auf die ,,Hermeneutik des Unverstindnisses verwiesen®, die aus der Frage-
stellung entstand, wie interkulturelle Kommunikation méglich wird, ohne der oder dem Anderen ihre/seine Fremd-
heit zu nehmen. Dieser Ansatz weist auf die wesentliche Bedingung hin, die Anderen nicht zu dominieren oder zu
bestimmen, stattdessen das Fremd- und Anderssein auszuhalten. Schlussendlich gehe es in der interkulturellen Seel-
sorge um das Konstituieren eines gemeinsamen Bedeutungsbereiches, indem jede/r zugleich SprecherIn und HoérerIn
ist, Schneider-Harpprecht, 2001, 146 f.

33 Besonders an Orten der Mobilitit und Migration, ebenso im psychosozialen Versorgungskontext und im sozialen
Nahraum.

436 Vgl. zu dem Begriff der pastoralen Kernkompetenz, aber sehr auf die Kasualien bezogen, Michael Schibilsky,
1998 und Brigitte Enzner-Probst, 2009, die von Seelsorge als ritueller Seelsorge spricht.

7 Vgl. Michael Klessmann, 2008, 263 ff.

151



. . . «d3
Kirche des 21. Jahrhunderts eine ,,cura animarum semper reformanda“ 8

sein kann. Seelsorge ist
Teil einer Kirche, die sich immer wieder neu vergewissert, strukturiert und in ganz unterschiedli-
chen Kirchen und Kontexten ihren Ort sucht und findet. Vor allem hilt eine solche Kirche Seel-
sorge und Politik zusammen und legt Wert darauf, dass offentliche und seelsorgliche Kirche eng
miteinander verbunden und vernetzt sind. Wenn zum Beispiel privates Elend im groen Zusam-
menhang der offentlichen Verarmung gesehen wird, kann das auch Auswirkungen auf Rituale
haben; wenn eine Erfahrung von sexueller Gewalt nicht in der privaten Geheimhaltungszone
bleibt, sondern Impulse fiir Widerstand und Vernetzung mit anderen bietet, dann breitet sich hier
vor uns ein groes Spanungsfeld aus. Rituale bewegen sich in der Seelsorge genau in diesem
Feld, sie verstehen und praktizieren Seelsorge aus dem Wissen heraus, dass sie eben auf der
Schwelle unbekanntes Terrain betreten und zugleich auf altes Wissen aufbauen und daraus
schopfen konnen. Dazu gehort, dass fiir die Seelsorge ein ganzheitlich-dynamisches Konzept
erarbeitet wird, das im praktisch-theologischen Diskurs ein neues Verhiltnis von Innen und Au-
Ben, von Innerlichkeit und symbolischer Reprisentanz entfaltet.*” Ebenso gehort dazu, dass die
geschichtlichen Bedingungen, in denen Menschen leben, die priagenden kulturellen Werte, die
spirituellen Traditionen, mit denen Menschen aufgewachsen sind in die Seelsorgebegegnungen

mit aufgenommen und reflektiert werden**.

Die poimenische Perspektive, die Rituale einbezieht und von ihnen profitiert, schafft Raum fiir
Immanenz, Transparenz und Transzendenz in einer Kirche, die prophetisch wirken will, die sich
fiir die, die auf der Grenze und auf der Schwelle leben, einsetzt und die dem Lebensraum Seel-
sorge die stets zu transformierenden Elemente Klang und Farbe, Geschmack und Geruch verlei-
hen. Diese Perspektive erdffnen Chancen fiir eine seelsorgliche Kirche im 21. Jahrhundert, die
lernfédhig ist, und dies auch weiterhin zu sein bereit ist, und die nicht Halt vor den Ambivalenzen

und den groBBen Fragen macht, die die Seelsorge immer wieder neu aufwirft.

438 Christoph Morgenthaler, 2009, 314.

9 Vgl. Brigitte Enzner-Probst, die dies besonders fiir die protestantisch gepriigte Praktische Theologie als Aufgabe
ansieht. Sie bezieht sich auf die Abwertung der dufleren Form und die Gegeniiberstellung der Innerlichkeit als Ma-
xime in der protestantischen Tradition, die dazu fiihrte, dass die Wechselwirkungen zwischen Innen und Auflen und
die notwendigen Vergewisserungsmoglichkeiten auBler Acht gerieten. Enzner-Probst, 2009, 205 f.

#4950 wie es in der Interkulturellen Seelsorgebewegung gerade auch im Hinblick auf die eigene Kultur und die Aus-
einandersetzung mit dieser postuliert und praktiziert wird, vgl. dazu Christoph Schneider-Harpprecht, 2001.

152



5. Zwischenbilanz

An dieser Stelle soll zusammenfassend erortert werden, was die dargestellten Erkenntnisse der
Ritualforschung fiir die Anwendung in Seelsorge und Therapie bedeuten. Inwieweit haben sie

Einfluss auf die Fragestellungen fiir die Expertlnnen-Interviews?

Den Hinweisen auf die Bedeutung der gesellschaftlichen Emanzipationsprozesse des 20. Jahr-
hunderts ist in Teil I dieser Untersuchung auf verschiedenen Ebenen nachgegangen worden. Als
Ergebnis der Beschiftigung mit der aktuellen Ritualforschung ist festzuhalten: Gender spielt bei
Ritualen eine wichtige Rolle und fiir das weitere Vorgehen sollte ein Fokus auf diesen Orientie-
rungspunkt gelegt werden. Es ist von Interesse, welche Auswirkungen die Genderperspektive auf

die Wirkkraft und die Anwendung von Ritualen hat.

Ebenso wurde herausgearbeitet, dass es Verdnderungen im Verstidndnis von Religion, Spirituali-

tiat und Theologie gibt, die durchaus dazu beitragen konnen, Rituale neu zu verstehen.

Rituale werden mehr und mehr als Strategien der symbolischen Konstruktion von Machtverhélt-
nissen in der Phase nach Turner begriffen. Catherine Bell schitzt in ihrer Studie tiber Ritualtheo-
rien die Bedeutung der Macht als essentielle GroBe ein.**' Insgesamt ist zu beobachten, dass der
Blick auf das Performative den Blick fiir die ,,Macht des Korpers* schirft, also fiir die Aspekte

442 .
Dass Ritua-

der Darstellung, Auffithrung und fiir das Korperlich-Einverleibende des Rituellen.
le zugleich ermichtigen und Macht ausiiben, macht Bell mit ihrem durch Foucault geschirften
Blick deutlich. So wie fiir sie die Ritualisierung eine Produktion ritueller Akte ist, die eine Dy-
namik bestimmter Ermichtigungen konstituiere, so ist die Ritualforschung immer mehr an den
Punkt gelangt, den Ritualen eine prozessorientierte Grundausrichtung als wesentlich und konsti-
tutiv fiir den jeweiligen Wirkkreis zuzuordnen. Im praktischen Teil dieser Studie soll untersucht
werden, wie diese der Ritualtheorie und -forschung eigene Prozessorientiertheit sich auf Seelsor-

ge und Therapie auswirkt. Auch die Frage nach Macht und den Zugéngen zur rituellen Kompe-

tenz sind wesentliche Orientierungspunkte fiir die ,,Perspektiven der Praxis* im Teil II.

Mit der beschriebenen Offnung der Ritualbegriffe auf Fragestellungen komplexer Gesellschaften

ist auch eine Verdnderung der Parameter festzustellen, aus denen sich Ritualtheorien und Ritual-

“!'vgl. Catherine Bell, 1992, 197.
#2 Vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf, 2003.

153



begriffe zusammensetzen. VertreterInnen der ritual studies und ReprésentantInnen aus dem the-
rapeutischen Spektrum stellen Rituale als besondere Handlungen heraus und entwickeln konkrete
Formularien fiir den Ablauf. Von Interesse ist fiir diese Forschungsarbeit, ob es allgemeine
Richtlinien fiir die Gestaltung und die Abfolge von neuen Ritualen geben kann, und wie diese

dann in die Seelsorge- und Therapiepraxis einflieen.

Es bedarf weiterer Untersuchungen im zweiten Teil dieser Arbeit, inwiefern das Ritual im thera-
peutischen/seelsorglichen Kontext eine Offnung zum Numinosen hin aufweist. Im fiir diese Un-
tersuchung benotigten Interviewleitfaden sollte die Fragestellung nach der Dimension der Spiri-

tualitét, des ,,ganz Anderen®, das uns unbedingt angeht, einbezogen werden.

Wihrend fiir Ethnologlnnen und Neurologlnnen das Ritual von zentraler Bedeutung fiir das Ver-
halten sowie fiir die Hirnstruktur und -funktion gesehen wird, lokalisiert Turner das Ritual ir-
gendwo dazwischen, in kulturellen Nischen und Randgebieten, und macht es damit bei aller
Ernsthaftigkeit zugleich zum Spiel.*** Sind nicht auch die Riume, die in Therapie und Seelsorge
eroffnet und betreten werden, genau solche Nischen, in denen sich Unvorhergesehenes ereignen
kann? Nach Turner hat Performanz nicht unbedingt die Implikation der ,,Formgebung*, sondern
eher den prozessualen Sinn von ,,zur Vollendung bringen“.444 Therapie, Seelsorge und Theater
haben gemein, dass im Ritual Verhalten neu geordnet, verdichtet und transformiert werden kann.
Die Erkenntnisse aus den Forschungen zu Performance gehen von den modernen Gesellschaften
als Inszenierungsgesellschaften** aus. Indem der Lebensraum jeder und jedes einzelnen zu ei-

nem ,,kleinen Theater* Wird,446

entstehen hier neue Handlungs- und Spielrdume. Diese performa-
tive Tendenz der Kultur ist auch fiir die Theologie und ganz besonders fiir ihr Handlungsfeld
Seelsorge relevant. In Bezug auf das weitere Vorgehen schlieB3t sich die Frage an, ob diese neuen

Riume besondere Auswirkungen auf die allgemeine Therapie- und Seelsorgeentwicklung haben?

Zugleich ist die Wirkungsrichtung von Ritualen zu eruieren. Es interessiert, wie Frauen und
Minner die Erfahrungen der Rituale in den Alltag integrieren; gleichfalls hat auch die Einschit-

zung der Expertlnnen Bedeutung, welche Wirkung und Nachhaltigkeit Rituale besitzen.

443 Vgl. Victor Turner, Dramas, 1974, 254 ff.
4 Victor Turner, 1982, 143.

> vgl. Herbert Willems, 1998, 24 ff.

46 Josef Friichtl/J org Zimmermann, 2001, 17.

154



Schlussendlich sind auch die Erkenntnisse des poimenischen Diskurses**’ von Wichtigkeit fiir
die weitergehenden Fragen: So wire die Mdoglichkeit zu untersuchen, ob fiir die Seelsorge ein
ganzheitliches Konzept zu entwickeln ist, das Rituale selbstverstindlich integriert und Reflexi-
onsmoglichkeiten fiir Seelsorgerlnnen bietet? Zu diesen Reflexionsebenen gehoren die ge-
schichtlichen Bedingungen, in denen Menschen leben, die priagenden kulturellen Werte, die spi-
rituellen Traditionen und theologischen Voraussetzungen, mit denen Menschen aufgewachsen

sind.

Die poimenische Perspektive, die Rituale einbezieht und von ihnen profitiert, wirft neue Fragen
auf, gerade wenn die Situation, in die sie hineinwirken, von Transformation, wenn nicht sogar
von Zerfall bedroht ist. In Systemen, in denen Umbruchsituationen virulent sind, eroffnet das

Ritual die Moglichkeit zum Neuanfang.

7 vgl. Kap. 4.4.

155



Ein Schwellenritual

Zu Beginn dieser Studie steht das Fallbeispiel von Nils zur Exemplifizierung des Zusammen-
hangs von Ritual, Sprache und Transzendenz. An dieser Stelle sei — gewissermallen auf der
Schwelle zu Teil II dieser Arbeit - ein weiteres Beispielritual aus der Praxis der Seelsorge ge-

schildert.

Im Spitherbst 2008, erstaunlich warm ist es draulen an diesem Novembertag. Zum Beerdi-
gungsgespriach von Herrn T. komme ich etwas verspitet. Ich erhielt kurz vorher noch einen An-
ruf aus dem Krankenhaus, dass eine andere Frau im Sterben liege und mein Kommen erwiinscht
sei. So erging eine Nachricht an Familie T., dass der angekiindigter Trauerbesuch sich um ca. 1
12 Stunden verzogern werde. Der Gesprichsverlauf wird im Folgenden zur Wahrung der Authen-

tizitdt groBtenteils in wortlicher Rede wiedergegeben.

Kontaktaufnahme- Herstellen von Beziehung

Die Familie sitzt aufgereiht in ihrer Wohnkiiche, als ich komme: Ehefrau (Frau T.), zwei Schne
(A., der dltere, B. der zweitgeborene), eine Schwiegertochter (G.), zwei Enkel (Tim, T. und
Kimberley, K.). Die Atmosphire ist bedriickt, beengt, am liebsten wiirde ich die Fenster in der
stickigen Kiiche aufreilen, aber ich setze mich nach der BegriiBung zunichst auf den mir zuge-
wiesenen Platz und erkundige mich nach dem Ergehen der einzelnen Familienmitglieder. Dies
geschieht nach einer ersten kurzen BegriiBungsrunde in Form einer zirkuldren Fragetechnik, d.h.,
ich frage die Einzelnen der Familie, was Herr T. (Ehemann, Vater, Schwiegervater, Opa) gesagt
hitte, wenn ich ihn befragt hitte, was wirklich wichtig in seinem Leben war und was auf jeden
Fall in der Beerdigungsansprache vorkommen sollte. Erstaunlich unterschiedlich sind die Voten
der einzelnen Familienmitglieder. Als ich die Enkelin Kimberley (13 Jahre alt) befrage, will sie

nichts sagen. Ihre Mutter, G., schaltet sich ein:

G.: ,,Wissen Sie, Frau Pastorin, die Kimberley wollte in der letzten Zeit nicht mehr zum Opa

gehen, da muss irgendwas vorgefallen sein.*

P.: ,,Haben Sie denn mal nachgefragt, was vorgefallen sein konnte?*

156



G.: ,,JJa, da wollte sie aber nichts sagen. Einmal fing sie an zu weinen, da habe ich sie einfach

gelassen und hab da nicht mehr nachgehakt ... .

K.: ,,Aber geweint habe ich nicht wegen dem Opa, sondern wegen dir!“

P.: ,,Wenn es doch Tridnen wegen der Mama waren, wire es vielleicht gut ihr zu sagen, was los

(X3

ist
K. nickt und schluckt. Frau T. ist sehr nachdenklich geworden, ich bin K. noch zugewandt und
warte, ob sie noch etwas zu sagen hat, da meldet sich der iltere Sohn des Verstorbenen A., Vater
von Kimberley, zu Wort.

A.: . Kimberley und ihre Mutter sind seit einem Jahr im Dauerstreit, da hat der Opa nichts mit zu
tun. Die konnen sich nicht riechen und der Opa wollte am Schluf3 Kimberley nur noch ohne mei-
ne Frau sehen, das wiederum wollte meine Frau nicht, also gab es seit einem Jahr keine Begeg-
nung mehr.*

P.: ,,Und wenn ich jetzt Herrn T. fragen wiirde, was hitte er sich gewiinscht?*

K.: ,,Na, dass wir uns verstehen und besser miteinander sprechen.

P.: ,,Und was wiirden Sie sagen, Frau T.?*

G.: ,,Vor allem Harmonie, er wollte immer alles unter den Teppich kehren, ein richtiger Tep-

pichkehrer war er, jawoll ja ... .“

P.: ,,Und wenn ich jetzt hier unter dem Teppich schauen wiirde (zeige auf den Kiichensisalbo-

den), das ist doch sein Teppich, oder?*

Die Frau des Verstorbenen fingt an zu schluchzen und auf meine Nachfrage hin stammelt sie:

Frau T.: ,,Er hat vieles anders gewollt in seinem Leben, ich weil es, er wollte vieles nicht.*

P.: ,,Was wiirden Sie denn sagen, was er unter den Teppich kehren wollte?*

157



Frau T. schweigt zunichst, zuckt mit den Schultern, sagt dann etwas zdgerlich:

Frau T.: ,,... da gibt es viele Geschichten, vor allem von friiher ... ach nee oh nee ... .*

Um den Kiichentisch ist eine lebendige Unruhe ausgebrochen, alle sind sichtlich bewegt.

Das Ritual — erste Phase

P.: ,Ich habe wahrgenommen, dass etwas hier im Raum ist, was noch niemand so recht fassen
kann. Deshalb mache ich Thnen einen Vorschlag: Wenn Sie mochten, suchen Sie sich jede und
jeder ein Symbol hier im Raum fiir das, was Herr T. ihrer Meinung nach unter den Teppich ge-

kehrt hat ... und dann schauen wir mal, wo das eigentlich sein sollte. Sind Sie einverstanden?*

Ubergang in eine andere Kommunikationsform, um dem bisher Nicht-Ausgedriicktem einen Er-

zdhlraum zu verschaffen.

Betretenes Nicken, Schweigen, die Schwiegertochter wibbelt nervos auf ihrem Stuhl hin und her.

Zu den Kindern sage ich:

P.: ,.Ihr konnt da auch mitmachen. Wenn Ihr wollt, sucht euch einen Gegenstand, etwas was da-
fiir steht, dass eigentlich hier zu sehen wire, wenn Herr T. es nicht unter den Teppich gekehrt

hatte."

K.: ,,Kann ich auch zwei Gegenstinde nehmen?*

P.: ,Ja, das geht auch, aber vielleicht hilft es, wenn du schaust, welches die wichtigere Sache ist
... . Sie konnen sich jetzt ruhig im Raum umschauen und auch sonst in der ganzen Wohnung, Sie

konnen auch nach drau3en gehen, wenn Sie meinen, es sollte etwas aus der Natur sein ... .*

Es folgt ein geschiftiges Treiben, bis auf Frau T., die weiterhin unruhig auf ihrem Stuhl wibbelt
und an einer Kerze herumfummelt, suchen alle nach dem Symbol. Anschlieend verdndere ich
die Sitzordnung in der Kiiche und sage, dass wir jetzt etwas vielleicht fiir sie Ungewohnliches

und Besonderes machen wollen, dass es um Erinnerungsarbeit geht und auch um die Moglich-

158



keiten nach vorne zu schauen und Dinge vielleicht in Zukunft anders zu machen, gerade was ihr
Miteinander als Familie angeht. Und ich ergiinze, dass es schon wire, wenn sie sich auf diese

kleine Reise mit mir einlassen wiirden.

Das Ritual — auf der Schwelle

Nach ca. fiinf Minuten lade ich die einzelnen aus der Familie ein, ihr Symbol vorzustellen und
dies in Anredeform zu tun. ,,.Lieber Mann, Papa, Opa, du bist nicht mehr lebendig hier, aber wir
spiiren deine Gegenwart noch sehr. Du warst sehr wichtig in unserer Familie, aber was du unter
den Teppich gekehrt hast, hat uns teilweise auch behindert und wir wollen es jetzt benennen ... .
K. bewegt sich sehr unruhig auf ihrem Stuhl hin und her und als ich ihr per Mimik und Gestik
andeute, sie konne anfangen, nimmt sie die beiden Gegenstidnde, steht auf, geht zum Rand des
Teppichs und beginnt. Ich sage vorher, dass jede und jeder ein paar Minuten Zeit hat und dass es
in dieser Zeit nicht um direktes Reagieren geht, auch nicht um Richtig oder Falsch, sondern um
die Zeit und den Raum, das zu benennen, was fiir sie jeweils sehr unterschiedlich ist. Es folgt
eine sehr intensive und bewegende Runde, in der alle ihre Gegenstidnde in der Hand halten und
etwas zu sich und dem Verstorbenen sagen. K. erzédhlt von den Schwierigkeiten beim Opa zu
sein, ohne iiber die Probleme mit der Mama zu sprechen. Das habe das letzte Jahr, als es mit der
Mama so schwierig war, auch den Kontakt mit dem Opa sehr schwer gemacht. Teilweise geht es
um alte unaufgearbeitete Beziehungsthemen, z. B. um die Vorstellungen und MalBstibe, die der
Ehemann, Vater und Opa an sich selbst legte und mit denen er auch seine Familienmitglieder

messen wollte.

Als die Frau des Verstorbenen (Frau T.) eine kleine Puppe auf den Tisch legt, ist betroffenes
Schweigen im Raum. Sie erzdhlt dann mit schwerstockender Stimme, dass ihr Mann zeitgleich
mit der Geburt des ersten Sohnes noch eine Tochter mit einer anderen Frau zur Welt brachte.

Alle sind betroffen, ganz besonders der dlteste Sohn.

A: ,Jetzt wird mir manches klar. Ich hatte immer, schon als kleines Kind das Gefiihl, dass es
noch ein Geheimnis gibt ..., ich hatte aber keine Ahnung, was das sein konnte ..., boah, Mama,
und das hast du die ganze Zeit gewusst, dass der Papa fremdgegangen ist ... das passt aber dazu,
zu dem Gefiihl ... ich habe mir eine Bibel ausgesucht ..., weil ich finde, der Papa hat immer be-
stimmte Dinge gesagt und anderen auch gesagt, wie es sein sollte, aber selbst hat er noch ein

anderes Leben gefiihrt.*

159



Tim nimmt seine Lokomotive, die er sich als Gegenstand ausgesucht hat und erzihlt, dass der
Opa ihm vor zwei oder drei Jahren mal gesagt hat, dass er mit ihm eine grofle lange Reise ma-
chen will, von der sie vielleicht nie mehr zuriickkehren. Als er ihn gefragt habe, warum er denn
nicht zuriickkehren wolle, sagte er zu ihm, er habe viele Fehler in seinem Leben gemacht, die
konne er nicht alle wieder gutmachen. Als alle ihren Gegenstand an ganz unterschiedlichen Stel-
len auf den Teppich gelegt und ihre Dinge dazu gesagt haben, hat sich die Stimmung im Raum
sichtlich gelost. Es kommt mir auch nicht mehr stickig vor. Anschlieend frage ich die Einzelnen

was sie glauben, was der Opa sagen wiirde, wie jetzt mit den Gegenstinden zu verfahren sei.

K.: ,Ich wire dafiir, die Lokomotive, die Tim ausgesucht hat, dem Opa mit ins Grab zu geben.
Ich glaube, das ist der einzige Gegenstand, die der Opa sicher gern bei sich hitte ... . Schlie3lich
ist er ja jetzt auf einer Reise und die Fehler, die er gemacht hat, die sind ja jetzt auch nicht mehr

wichtig ... die sind nicht mehr hier.*

P.: ,,Tim, wie klingt dieser Vorschlag deiner Schwester in deinen Ohren?*

Tim: ,Ja, das ist eine gute Idee. Dann gebe ich dem Opa noch was mit und gleichzeitig bin ich

diese Sache auch los.*

Frau T.: ,Ich wiirde gern die Puppe und die Kerze begraben, ich mochte die nicht mehr unter

dem Teppich haben ... und wenn die einfach hier rumstehen, das hilft auch nicht.*

T., A. und B. duBern sich radikal fiir‘'s Wegwerfen der Gegenstéinde.

B.: ,,Die Sachen miissen weg, konnen wir die nicht aus dem Fenster werfen, die storen, die will

ich hier nicht mehr haben, das ist auch fiir die Mama besser, stimmt doch, Mama, oder?*

Frau T. nickt leise. Kimberley reiflit das Fenster auf und nimmt kurzentschlossen ihren Féhn und
wirft ihn aus dem Fenster. A. und B. folgen ihrem Beispiel mit den von ihnen ausgesuchten Ge-
genstianden. Frau T. applaudiert, Tim schmunzelt und freut sich sichtlich. Es ist eine etwas unru-
hige, aber sehr lebendige und entspannte Stimmung im Zimmer. Ich erkenne die Familie im
Vergleich zu meinem Debut in dieser Wohnung kaum wieder. Alle sind im Kontakt miteinander,

die klebrige Stickigkeit des Anfangs ist einer entspannten Gelostheit gewichen. Frau T. und Tim

160



beschlieBen, im Wildchen einen Platz zum Vergraben der Gegenstinde zu suchen und fast alle

duBern eine grofle Zustimmung zu dem, was hier gerade passiert.

Neuorientierung, die ersten Schritte danach — liminoide Bewegungen

Ein Blick auf die Uhr zeigt mir, dass ich fast zwei Stunden bei dieser Familie verbracht habe. Ich
beschliefe, mich jetzt und hier zu verabschieden und noch einen Besuch vor der Beerdigung
anzuschlieBen, um dann mit der Familie gemeinsam zu iiberlegen, was ich unbedingt noch wis-
sen sollte, damit Herr T. wiirdevoll zur letzten Ruhe geleitet werden kann. Der niichste Schritt ist

dann, was ich anschlieBend im Seelsorgekontakt mit der Familie noch tun kann.

Die Beerdigung ist sehr intensiv, ich fiihle mich gut im Kontakt mit den Familienmitgliedern, die
Atmosphire ist stimmig und beseelt. Als Bibeltext fiir Herrn T. habe ich Vers 2 aus Psalm 104
ausgesucht: ,Licht ist dein Kleid, das du anhast. Du breitest den Himmel aus wie einen Tep-
pich.” In der Predigt nehme ich die Metaphorik des Teppichs nochmal in ihrer ganzen Ambiva-
lenz und Dialektik auf. Ich sehe im Kontakt mit Familie T., dass sie sich verstanden und gesehen
fiihlen. Auf dem Weg zum Grab fliistert Kimberley mir zu, dass sie froh ist, dass ich den Opa
unter die Erde bringe und dass sie sich wiinsche, noch weitere Gespriche mit mir haben zu kon-
nen. Nach der Beerdigung verabschiede ich mich von allen Mitgliedern der Familie T. personlich

und sage ihnen zu, dass ich sie noch mal besuchen komme.

Ich sehe die Familie in den folgenden Wochen noch dreimal. Kimberley und ihre Mutter haben
eine Ahnung, worum es in ihrem Konflikt miteinander geht und ich begleite sie bei ihren ersten
vorsichtigen Schritten, anders miteinander zu sprechen und vor allem die Haltung zueinander zu
verdndern. Die Sohne sind dankbar, dass die Mutter sich einer Trauergruppe angeschlossen hat,
wo sie auch die unaufgearbeiteten Themen aus der Beziehung mit ihrem verstorbenen Mann an-
schauen kann. Der iltere Sohn hat beschlossen, sich auf die Suche nach seiner Halbschwester zu
begeben, wenn er so weit ist. Und Tim als das jiingste Familienmitglied geht jede Woche mit
seiner Oma auf den Friedhof und erzihlt seiner Gromutter von Reisen und anderen Lindern, die

sie beide nicht kennen, die aber bestimmt wunderschon, spannend und noch zu entdecken sind.

161



Il. Perspektiven der Praxis

6. Zum empirischen Verfahren
6.1. Empirischer Ansatz
6.1.1. Forschungsanliegen

Diese Forschungsarbeit hat das u.a. Ziel, durch Interviews einen Zugang zur Arbeit mit Ritualen
im seelsorglichen/therapeutischen Kontext aus Sicht der Ritualbegleitenden zu bekommen. Wih-
rend im ersten Teil dieser Studie theoretisch-differenzierte Aspekte der Bedeutung von Ritualen
in systemischen konstruktivistischen Zusammenhingen untersucht wurden, erforscht der zweite
Teil die konkreten Erfahrungen und Eindriicke von ExpertInnen448, also TheologInnen und The-

rapeutlnnen, die mit Ritualen in Therapie und Seelsorge arbeiten.

Bei Ritualen in Seelsorge und Therapie geht es um die Verbindung von Altem und Neuem, es
geht um die Frage nach Kategorien, in denen sich Rituale mit ihrer Wirkweise fassen lassen,
dadurch auch um die Dimensionen von Immanenz, Transparenz und Transzendenz und schlief3-
lich um die Tragweite, die Rituale iiber den seelsorglich-therapeutischen Horizont hinaus entwi-

ckeln konnen. Folgendes ist dabei zu beachten:

1. Es gilt herauszuarbeiten, inwieweit Rituale in Therapie und Seelsorge etwas Besonderes
hervorbringen. Wie lésst sich dieses Besondere beschreiben, das die ,,Rituale in Therapie
und Seelsorge* auszeichnet?

2. Es ist zu fragen, ob man Riickschliisse auf konzeptionelle Uberlegungen von Seelsorge
und Therapie ziehen kann, indem bestimmte Erfahrungen und Lebensereignisse in kon-
krete symbolische Handlungen umgesetzt werden.

3. Inwiefern sind diese Handlungen die Wirklichkeit iiberschreitend, zeugen also damit von
der Moglichkeit, in der Immanenz Transzendenz herzustellen? Gibt es Hinweise darauf,

woran die Expertlnnen das bemerken?

¥ Vgl. zum Begriff ExpertInneninterview Michael Meuser/Ulrike Nagel, 2004.

162



4. Es ist zu untersuchen, inwiefern in der Arbeit mit Ritualen Unterschiede des Zugangs
zwischen TheologInnen und Therapeutlnnen festzustellen sind.

5. Ebenso soll beobachtet werden, ob sich in der Arbeit mit Ritualen geschlechts-
spezifische Ausformungen und Konsequenzen zeigen. Inwiefern gibt es Hinwei-
se auf einen Zusammenhang zwischen der Offnung zum Transzendenten und

genderspezifischen Erfahrungs- und Sichtweisen?

6.1.2. Aspekte zur empirisch-qualitativen Sozialforschung

Die qualitative Sozialforschung ist aus einem Unbehagen heraus entstanden, als nach dem zwei-
ten Weltkrieg vor allem unter amerikanischem Einfluss die Meinung existierte, dass ausschlief3-
lich ,rationalistische Verfahren zur Messung und Kontrolle von Lebensbedingungen und Verhal-
ten* Kriterium wissenschaftlicher Untersuchungen sein konnten. Dieser ,,allgemeinen Machbar-
keits- und Fortschrittseuphorie wollte man durch eine neue Reflexivitit, die auch den Einzelnen
in seiner sozialen Situation und die bestehende soziale Ungleichheit im Blick hatte, begegnen.
Vor allem in den letzten 20 - 25 Jahren**” erhilt die qualitative Sozialforschung gerade innerhalb
der Sozialwissenschaften einen neuen Bedeutungszuwachs.*® Mehr und mehr wird gesehen,
dass die in die Tiefe gehende Vielfiltigkeit weniger Einzelfdlle neue Wahrnehmungen und In-
tensitdten moglich macht, mit dem Ziel, eine Realitédt des sozialen Lebens in ihrer Komplexitét

zu erhalten.*!

Bestimmte Muster und/oder Typen konnen verstanden werden, die bei einer quantitativen Aus-
wertung wegen ihres geringfiigigen Auftretens und wegen der weitestgehenden Ausklammerung
von Subjektivitit sowohl von Seiten der Untersucher als auch des Untersuchten kaum Beachtung
finden wiirden. Aber nicht nur die am Rande stehenden Verhaltensweisen eines besonderen ,,Fal-
les* werden beriicksichtigt. Ausgehend von der Deutung und genauen Interpretation eines Phi-
nomens, ldsst sich eine Theorie aufstellen, die in weiteren Fallanalysen als allgemeine Aussage

oder Ausnahme verifiziert oder falsifiziert werden kann.

449 Vgl. Thomas Heinze, 2001, 17 f.
#9ygl. Philipp Mayring, 2003, 7.
#1 vgl. Thomas Heinze, 2001, 44.

163



Mit Hilfe qualitativer Daten konnen Kennzeichen, Strukturen, Bedeutungen und Veridnderungen
des sozialen Gegenstandes mit interpretativ-hermeneutisch-heuristischen Analysen zur Konzep-

«d5 2), erfasst werden. Die Daten, die mit bestimmten Methoden

tualisierung der Daten (,,Kodieren
durch Beobachtung oder Befragen erstellt werden, die meist in versprachlichter oder verschrift-
lichter Form vorliegen und in sich bereits sinnhaft und ,sich selbst erklidrend sind, implizieren
noch nicht das richtige Verstehen, das ,Eigene’, das ihnen immanente ,Besondere’, da dieses
kontextabhingig ist.”> Am Ende dieses Verfahrens, nach der Erhebung der Daten und deren
Auswertung, schlie3t sich eine offentliche oder nichtoffentliche Dokumentation der Untersu-
chungsergebnisse an. Die Begriindung der wissenschaftlichen Vorgehensweise sowie alle ange-
wandten Methoden der Datenerhebung und der Interpretation lassen sich unter dem Stichwort
Methodologie subsumieren.*”* Einen wichtigen Stellenwert nimmt dabei das Verhiltnis von
Theorie und Empirie ein. Wihrend in der quantitativen Sozialforschung eher die deduktiv-
nomologische Methodologie, d.h. die Uberpriifung von GesetzmiBigkeiten anhand erfasster Da-
ten zur Verifizierung bzw. Falsifizierung zuvor aufgestellter Hypothesen, angewendet wird, wird
im qualitativen Forschungsansatz iiberwiegend von einer induktiven Methodologie gesprochen.
So auch in dieser Forschungsarbeit. Hier steht das Aufstellen von Theorien anhand der Auswer-
tung der Datenerhebung im Vordergrund. Als dritte Methode wére die dialektische oder dialogi-
sche Methode zu nennen, in der abwechselnd Induktionen und Deduktionen im Dialogprinzip

angewendet werden.*””.

Qualitative Soziallforschung456 wird als antipositivistische Wissenschaftsrichtung beschrieben, in
der die erfasste Wirklichkeit nicht allein aus der Tatsachenbeschreibung, den Fakten, im Sinne

von allumfassender oder ganzheitlicher Wirklichkeit, verstanden wird.

#2Vgl. Anselm Strauss/Juliet Corbin, 1996, 5.

#3 Anders ist es bei Zahlenangaben, die zuniichst noch eingeschiitzt und gedeutet werden miissen, vgl. Thomas
Heinze, 2001, 13.

4 ygl. ebd., 12 ff., 15.

3 ygl. ebd., 15 ff.

% Immer mehr wird in der sozialwissenschaftlichen Methodendiskussion eine strikte Gegeniiberstellung von quali-
tativer versus quantitativer Analyse als unsinnig angesehen und nach Verbindungen, Integrationsmoglichkeiten
gesucht. Es werden dann unter dem Stichwort ,,mixed methodologies® pragmatische Methodenkombinationen er-
probt, um so moglichst gegenstandsrelevante und -addquate Forschungsergebnisse zu erzielen. Vgl. Philipp Mayring
2003, 19 ff.

164



6.1.3. Datenerhebung - Methode der Interviews

Zur Interviewmethode ist festzuhalten, dass es sich um eine Methode handelt, die bestimmte
Kriterien der quantitativen Forschung nicht unbedingt beriicksichtigt. Wenn Objektivitit, Relia-
bilitdt und Validitédt als Messlatte der quantitativen Methode genommen werden, so muss zu-
gleich betont werden, dass sich diese nicht ohne weiteres auf die qualitative Forschung iibertra-
gen lassen. Zunehmend ist jedoch in der sozialwissenschaftlichen Forschung mit der Technik
qualitativer Inhaltsanalyse eine Vorgehensweise entwickelt worden, die systematisch, intersub-
jektiv iiberpriifbar ist, zugleich aber der Komplexitit, der Bedeutungsfiille, der ,,Interpretations-
bediirftigkeit* sprachlichen Materials angemessen ist.*”’ Interviews sind keine objektiven, voll
kontrollierbaren Situationen neutraler Datenerhebung. Sie werden durch Personlichkeit und
Stimmung des Interviewten, aber auch von dufleren Faktoren wie Tageszeit, Temperatur, Raum,
Einrichtung, Nebengerdusche beeinflusst. Gerade beim qualitativen Interview flieBen solche sub-
jektiven, situationsabhingigen Elemente mit ein. In die Aufteilung von teilstrukturierten bzw.
standardisierten Interviews gehort u.a. das Dilemma- oder Strukturinterview, das biografische

und problemzentrierte Interview und das in der Literatur umstrittene Experteninterview.*®

Bei den hier gefiihrten Interviews handelt es sich um halboffene, halbstrukturierte Interviews.*’
Diese Methode ermdoglicht eine Mitbewegung und Ausdrucksbildung auf verschiedenen Ebenen.
Es ergeben sich neue Dimensionen und Horizonte, die im Vorfeld von der Interviewerin nicht
gesehen wurden. Situative Bedingungen werden in die Interviews in Form einer jeweils ange-
messenen Interaktion mit einbezogen. Die Antworten der Befragten werden erst bei der Auswer-
tung in Kategorien zusammengefasst, um verschiedene Antworten zu einem Thema auf Gemein-
samkeiten und Differenzen zu untersuchen und zu vergleichen. Bei der Befragung handelt es
sich um eine Mischung aus offenen und geschlossenen Fragen, die einmal mehr die Erinnerung
an Geschehnisse, an Zusammenhénge (offene Fragestellung) und einmal mehr das Wiedererken-

nen von Situationen und Geschehnissen (geschlossene Fragstellung) fordert.

“7ygl. Philipp Mayring, 2003, 10.

% Vgl. Michael Meuser/Ulrike Nagel, 2004. Zu den nicht-standardisierten Interviews gehdren besonders die narra-
tiven fokussierten und diskursiven Dialoge.

9 Vgl. Erika Steinert/Gisela Thiele, 2000, 108 f.

165



Héufig gibt es in Untersuchungen Mischformen verschiedener Ansitze. Das Ziel der vorliegen-
den Untersuchung besteht darin, die Befragten in ihrem subjektiven Realitédtserleben, ihrer Aus-
einandersetzung und Reflexivitidt zu einem eingegrenzten Gebiet zu erfassen und daraus zusam-
men mit der wahrgenommenen Interaktion eine Struktur abzuleiten, die iiber die Zusammenhin-
ge und Denkmuster Auskunft gibt. Schlussendlich soll in einem letzten Schritt auf der Metaebe-
ne, in Verbindung mit den Antworten aller InterviewpartnerInnen, eine aus der Empirie entwi-

ckelte Theorie formuliert werden.

Im Folgenden werden die wichtigsten methodischen Grundlagen des problemorientierten Inter-
views und des Experteninterviews dargestellt, da es sich bei den Interviews um eine Mischung

aus beiden Formen handelt.

6.1.4. Das problemzentrierte Interview

Das problemzentrierte Interview orientiert sich an einer thematisch eingegrenzten Fragestellung
mit einer bestimmten Problemfokussierung. ,,Es eignet sich hervorragend fiir eine theoriegeleite-
te Forschung, da es keinen rein explorativen Charakter hat, sondern die Aspekte der vorrangigen
Problemanalyse in das Interview Eingang findet.“**® Das Gespriich wird méglichst offen gefiihrt,
der/die Interviewte sollte zum freien Erzdhlen angeregt werden, inhaltlich jedoch in den Kontext
der Problemstellung und der Leitfragen eingebunden sein. Anhand subjektiver Aussagen sollen
individuelle und gesellschaftliche Handlungsstrukturen untersucht und als Verarbeitungsmuster

41 Neben der Problemzentrierung sind Gegenstand-

gesellschaftlicher Realitédt analysiert werden.
orientierung und Prozessorientierung fiir diese Form der Interviews entscheidend. Trotz vorheri-
ger theoretischer Beschiftigung mit dem Gegenstand der Untersuchung und dem bestehenden
bzw. angeeigneten Vorwissen, ist es wichtig, der Interviewpartnerln mdoglichst ,,unvoreinge-
nommen* zu begegnen, um fiir neue Inhalte im Themenzusammenhang offen zu sein und Er-
kenntnisse flexibel handhaben zu konnen. Prozessorientierung meint, dass der Verlauf immer
wieder an die gewonnenen Sichtweisen des Forschungsgegenstandes angepasst und Neues integ-

riert wird.

%% Philipp Mayring, 1999, 52.
1 vgl. Andreas Witzel, 1982, 67.

166



Zur Datenerfassung wird ein Interviewleitfaden als Gedéchtnishilfe und Orientierungsrahmen
erstellt, in dem das theoretische Vorwissen Einbindung findet. Die Tonbandaufnahme ist die
Vorlage zur Transkription und stellt die Basis zur Auswertung des Interviews dar. Im Anschluss
an ein Interview sollte jeweils ein Postskriptum angefertigt werden, das Beobachtungen, Kom-
munikationsregeln, Auffilligkeiten, Vermutungen, nonverbale Elemente, Dynamiken, Stimmun-

gen etc. aufnimmt, die Datenerhebung erginzt und in die Analyse mit einflief3t.

Die Interviewvariante Experten-Interview gehort ebenfalls zu den leitfadenorientierten Inter-
views, in denen der/die Interviewte aber nicht als Einzelfall, sondern als Reprisentant eines be-

stimmten Handlungsfeldes in die Untersuchung einbezogen wird. %2

Dadurch ist es moglich, ein
sonst eher wenig verbalisiertes Thema aufzugreifen und die Interviewpartner als ExpertInnen
ihrer eigenen Lebenserfahrung bzw. ihrer Gestaltung hinsichtlich der Arbeit mit Ritualen zu
Wort kommen zu lassen. Expertlnnen sind auch Personen, die sich durch ,,Fachwissen* aus-
zeichnen oder durch Beteiligung an einem bestimmten Prozess iiber exklusives Ereignis- oder
Fallwissen verfiigen. Diese Kompetenz bezieht sich auch auf den verstindigen, reflexiven Um-

gang mit diesem Wissen.

Im Zuge der Recherchen fiir die Interviews stellte sich die grundlegende Frage nach der Plausibi-
litdt fiir die Entscheidung, Expertlnneninterviews durchzufiihren. Wie Meuser/Nagel herausge-
arbeitet haben, steht der weiten Verbreitung der Experteninterviews ein deutlicher Mangel an
methodischer Reflexion gegeniiber.*® Stets ist zu fragen, ob die ExpertInneninterviews wirklich
als solche vertretbar bzw. praktikabel sind. Die Meinung von Meuser/Nagel, dass wir in Exper-
teninterviews nicht nach individuellen Biographien fragen, keine Einzelfille untersuchen, son-
dern die Experten als Reprédsentanten einer Organisation oder Institution ansprechen, insofern sie

die Problemlosungen und Entscheidungsstrukturen reprisentieren*®, leuchtet ein.

Dennoch wird im Folgenden vom Begriff der Experteninterviews ausgegangen, da Experte ein
relationaler Status ist und die Expertlnnen eine zur Zielgruppe komplementidre Handlungseinheit

reprisentieren.’® Im Fall dieser Untersuchung nehmen die Kenntnisse der Interviewten eine

462 Vgl. Jiirgen Streeck, 1995, 100.

463 ygl. dazu Axel Deeke, 1995, 7 ff.

464 Michael Meuser/Ulrike Nagel 1991, 443.

45 Dies steht in Einklang mit personzentrierten Systemtheorien, wie z.B. der von Jiirgen Kriz, der in seinem ,,Mehr-
ebenenansatz® von verschiedenen Kommunikationsebenen spricht. Auf den einzelnen Ebenen ist die Dynamik des
Systems durch die jeweiligen Handlungseinheiten beeinflussbar. Kriz, 1990, 100.

167



zentrale Rolle bei der Wissensermittlung ein. Eine leitfadenorientierte Gespréachsfithrung wird
beidem gerecht, dem thematisch durchaus eingegrenzten Interesse der Forscherin an den Exper-
tInnen und dem Expertenstatus des Gegeniibers. Das Ziel der Interviews ist nicht und kann nicht
sein, abschlieBende Antworten zu geben oder irgendeine ,,objektive’ Wahrheit zu préasentieren.
Das Ziel ist vielmehr, eine exemplarische Darstellung verschiedener Konstruktionen und Erfah-
rungen im Hinblick auf die geschlechtsspezifische Relevanz von Ritualen an existenziell bedeut-
samen Punkten in Seelsorge- und Therapieprozessen herauszuarbeiten. Beispielsweise soll mit
Hilfe der Interviews herausgestellt werden, inwieweit Rituale seelsorgliche und/oder therapeuti-

sche Prozesse unterstiitzen, vertiefen und intensivieren konnen.

Ein weiteres Ziel, der Interviews ist es, auf der wissenschaftstheoretischen Ebene immer wieder
den konstruktivistischen Charakter von Wirklichkeit bzw. Wirklichkeitserleben zu verdeutlichen.
Gegenstand der Expertlnneninterviews sind Wissensbestidnde im Sinne von Erfahrungsregeln,

die das Funktionieren von sozialen Systemen bestimmen.

Bei der Auswertung der Interviews ist der Textvergleich mit der Absicht, das Reprisentative im
Expertenwissen zu entdecken und die Gewinnung von Aussagen dariiber fiir andere kontrollier-
bar zu halten, wesentlich. Zunichst ist jedoch jeder Interviewtext das Protokoll einer besonderen
Interaktion und Kommunikation, unverwechselbar und einmalig in Inhalt und Form. Die inter-
pretative Auswertungsstrategie, die sich an der objektiven Hermeneutik und der dokumentari-
schen Interpretation orientiert'®®, kann als Entdeckungsstrategie verstanden werden. Zugleich
wird aber gerade den interpretativen Verfahren eine besondere Beweislast aufgebiirdet; ndmlich
die der methodischen Kontrolle des Zirkelschlusses. Die Angabe von Priifkriterien fiir die Giil-
tigkeit der Interpretationen wird als problematisch beschrieben, jedoch zugleich festgestellt, dass
eine Lockerung der Kriterien bei der Auswertung zur Randstellung der ExpertInneninterviews
dazu gehort.*” Anders als bei der einzelfallinteressierten Interpretation orientiert sich die Aus-
wertung von Expertlnneninterviews an thematischen Einheiten, an inhaltlich zusammengehori-
gen, iiber die Texte verstreuten Passagen. Es stellt sich z.B. die Frage, welche Ziige sich durch
die Interviews ziehen bzw. welche Themen/Kategorien in unterschiedlichen Facetten immer

wieder auftauchen, denn es geht ja um die Strukturen und ihre Zusammenhénge und schlussend-

466 v gl. Michael Meuser/Ulrike Nagel 1991, 452.
7 vgl. ebd., 453.

168



lich um gemeinsam geteilte Wissensbestinde, Relevanzstrukturen, Wirklichkeitskonstruktionen,

Interpretationen und Deutungsmuster.*®®

Zu beachten und in den Auswertungskontext mit einzubeziehen ist die Tatsache, dass nonverba-
les Verhalten als genauso wichtiges Ubermittlungsmedium angesehen werden kann; jedoch kann
es in die Auswertung nur in Ansitzen einbezogen werden, da es lediglich durch Punktierung im
Text erscheint. Das Spannungsfeld zwischen kommunizierbaren Welten und Welten, fiir die es
keine Worte gibt oder nur Worte, die den Interviewten nicht unbedingt einfallen, ist sehr grof}
und ldsst sich teilweise nur zwischen den Zeilen oder durch Beschreibung der gesamten Atmo-
sphire benennen. Eine solche Sprache findet sich hiufig im Bereich des Religiosen.*® Das The-
ma der Interviews kreiert ein ganz spezielles, affektiv hoch besetztes Klima, das sich auf Inhalte

der Interviews durchaus niederschlagen mag.

6.2. Die Grounded Theory
6.2.1. Allgemeines zur Grounded Theory

Dieser induktiv-methodologisch qualitative Forschungsansatz wurde von Barney Glaser und
Anselm Strauss begriindet. Er strebt nach einer moglichst naturalistischen, gegenstandsnahen
Abbildung des Materials ohne Verzerrungen durch Vorannahmen der ForscherInnen, eine Erfas-
sung des Gegenstands in der Sprache des Materials. Das Interessante dieses Ansatzes ist die Dy-
namik von Datensammlung, Analyse und Theorie, wobei nicht die Theorie am Anfang des Pro-
zesses steht, sondern vielmehr der Untersuchungsbereich.470 Die Theorie soll dem untersuchten
Phinomen gerecht werden, dieses erhellen und schlieBlich zu weiteren Theorien in Beziehung
gesetzt werden. Es gibt dann eine so genannte kumulative Erkenntniszunahme, deren Implikatio-

nen sich auch in der praktischen Anwendung bewhren.*”"

Die Grounded Theory ist eine Methode, die von sich selbst aus Wert auf die Einhaltung der Kri-

terien von ,,Signifikanz, Vereinbarkeit von Theorie und Beobachtung, Generalisierbarkeit, Re-

468 Vgl. ebd., 452.

499 ygl. Viktor E. Frankl, 1988, 54 ff.

% vgl. Anselm Strauss/Juliet Corbin, 1996, 8.
“'vgl. ebd., 9.

169



produzierbarkeit, Prizision, Regelgeleitetheit und Verifizierbarkeit*’* legt und in unterschied-

lichen Wissenschaftsbereichen, nicht nur in soziologischen, Anwendung finden kann.*"

Besonders zu Beginn in der Phase des Auffindens eines geeigneten Untersuchungsgegenstandes,
aber auch spiter zur Einteilung der Daten in Kategorien etc. ist Kreativitit gefragt. Kreativitit
fordert Offenheit und Flexibilitdt, um neue Ideen zu priifen, zu systematisieren und damit den
Handlungs- und Forschungsspielraum zu erweitern sowie neue Einblicke und Erkenntnisse iiber
das untersuchte Phdnomen zu bekommen. Auch eine theoretische Sensibilitit als ,,Bewusstsein
fiir die Feinheiten in der Bedeutung von Daten* wird gefordert, die vom bereits geleisteten Lite-
raturstudium und gemachten oder noch zu machenden Erfahrungen abhingt und sich immer
mehr in zunehmendem Prozess entwickelt, um eine ,,gegenstandsverankerte, konzeptuell dichte
und gute Theorie* zu begriinden. Auf die richtige Fragestellung kommt es gleich zu Beginn des
Forschungsprojekts an, sie soll das Untersuchungsphinomen festlegen, Themenschwerpunkte
setzen und nicht zu offen, aber auch nicht zu begrenzt, formuliert sein. Dariiber hinaus weist das
einleitende Forschungsinteresse den systematischen Weg und die Handlungsorientierung der
Untersuchung, da bestimmte Kriterien mit entsprechenden Verfahren korrelieren. Deshalb miis-

sen im Vorfeld Uberlegungen hinsichtlich des Forschungsinteresses formuliert werden.

Die Relevanz des Untersuchungsgegenstandes entwickelt sich erst allmdhlich und kristallisiert

sich immer mehr heraus. Am Ende wird die Theorie als Ziel aufgestellt.

6.2.2. Das Kodierverfahren der Grounded Theory

Fiir die vorliegende Untersuchung scheint mir die Grounded Theory einen geeigneten Ansatz zur
Interviewauswertung an die Hand zu geben. Teilweise erscheint es hilfreich, andere Methoden-
erkenntnisse mit einflieBen zu lassen und Modifikationen des Kodierverfahrens der Grounded
Theory vorzunehmen. Am Ende sollten Bausteine fiir eine Theorie vorhanden sein und nicht nur
Vorannahmen oder Hypothesen iiberpriift werden. Das Analyseverfahren der Grounded Theory
steht fiir Wissenschaftlichkeit und methodische Strenge und sorgt fiir eine entsprechende Ge-

genstandsverankerung. Es hat zum Ziel, ,,Dichte, Sensibilitit und Integration zu entwickeln, die

%72 Laut Autoren je nach Definition und Interpretation dieser Begrifflichkeiten, ebd. 8 ff.
7 Vgl. Anselm Strauss/Juliet Corbin, 1996, 9.

170



benotigt werden, um eine eng geflochtene, erkldrungsreiche Theorie zu generieren, die sich der

. . i, . . . v - . 474
Realitit, die sie représentiert, so weit wie moglich annéhert.*

Es gibt drei Arten des Kodierens, das offene, axiale und selektive Kodieren, wobei die Grenzen
zwischen den Kodierschritten kiinstlich, das hei3t variabel, gezogen wurden und sich deshalb
auch iiberschneiden. Bei dem ganzen Verfahren handelt es sich um ein theoretisches Konstrukt,
das in sich beweglich gestaltet werden muss und nicht als zu linear bearbeitender Prozess be-

trachtet werden kann.

6.2.2.1. Offenes Kodieren

Um eine Verengung des thematischen Vergleichs zwischen den Interviews auszuschlie3en, ein
,Verschenken von Wirklichkeit zu vermeiden, muss die Paraphrase der Chronologie des Ge-
sprachsverlaufs folgen und wiedergeben, was die Expertlnnen insgesamt duflern. Hier werden
die vorhandenen Daten konzeptualisiert, auf Unterschiede und Gemeinsamkeiten gepriift und
vorhandene Phinomene kategorisiert und benannt. Alle Ereignisse, Handlungen, Beobachtungen
sollten in diesem ersten Schritt benannt und mit einem geeigneten Begriff bezeichnet werden,
der noch keine Zusammenfassung der verschiedenen Phinomene impliziert, sondern die Daten
lediglich handhabbarer macht, damit mit diesen Benennungen konzeptionell effektiver gearbeitet
werden kann. Im gleichen Verlauf sollen Kategorien entdeckt werden, die bei der Zusammen-
stellung gleicher Begrifflichkeiten entstehen. Gleiche Phinomene werden in einer Gruppierung
zusammengefasst und damit die zu untersuchenden Einheiten reduziert. Zusitzlich sollen die
typischen Eigenschaften und Charakteristika einer Kategorie ,.erspiirt bzw. gefunden werden,
die spiter die Verbindungen zu den Unterkategorien und zwischen den Hauptkategorien herstel-
len. Eine empfohlene Vorgehensweise beim offenen Kodieren ist die ,,Zeile-fiir-Zeile-Analyse*,
die zwar miithsam, jedoch am effektivsten ist. Jede Aussage, jede Phrase, evtl. sogar jedes Wort,
soll mit Unterstiitzung geeigneter Fragen an die Daten (z. B.: ,,Was ist das?‘ ,,Was reprisentiert

es?) genauestens auf die oben beschriebenen Elemente untersucht werden.

474 Ebd., 39.

171



6.2.2.2. Axiales und selektives Kodieren

Der zweite Schritt der Verdichtung des Materials liegt darin, die paraphrasierten Passagen mit
Uberschriften zu versehen; dabei wird die Terminologie der Interviewten aufgegriffen. Hier
werden die Daten auf neue Art wieder zusammengesetzt, indem Verbindungen zwischen einer
Kategorie und ihren Subkategorien zu ermitteln sind.*”> Eine Kategorie wird weiter spezifiziert,
weiter definiert, sie wird auf ihre Bedingungen hin, auf den Kontext, auf Handlungsstrategien
und auf ihre Konsequenzen hin untersucht, wobei der gegebene Kategoriename noch keinen
Aufschluss iiber die in ihr enthaltenen Bedingungen gibt.476 Um mit der Methode der Grounded
Theory an Dichte und Prizision zu gewinnen, iiberpriift man die unterschiedlichen Bedingungen,
die ein Phinomen zur Folge hat, auf verschiedene Kriterien, die schlie3lich in eine Konsequenz
miinden. Zwischen den Subkategorien und Kategorien gibt es angenommene oder hypothetische

Beziehungen, die anhand der tatsiichlichen Daten zu verifizieren sind.*”’

Der thematische Vergleich zwischen den einzelnen Interviews ist der dritte Schritt. Passagen aus
verschiedenen Interviews, in denen gleiche oder dhnliche Themen behandelt sind, werden zu-
sammengestellt, die Uberschriften vereinheitlicht. Hier kénnen metaphorische Verdichtungen,
die die Expertlnnen teilweise selbst ins Spiel bringen, libernommen werden. An dieser Stelle ist
wichtig, Gemeinsamkeiten und Unterschiede, Abweichungen und Widerspriiche im Einzelnen
festzuhalten: Bei welchen Topoi decken sich die Angaben der Expertlnnen? Wo gibt es unter-
schiedliche Positionen? Zu welchen Themen duf3ern sich alle Interviewten? Zu welchen ist nur in
einem Teil der Texte etwas zu finden? Erst anschlieBend erfolgt eine Ablosung von den Texten

und auch von der Terminologie der Interviewten.

Selektives Kodieren bedeutet: Das Gemeinsame im Verschiedenen wird begrifflich gestaltet, d.h.
in die Form von Kategorien (Typen) gegossen, die dann fiir das erkenntnisleitende Interesse der

Verfasserin interessante Schlussfolgerungen und Wegmarkierungen enthalten.

7 ygl. ebd., 76.
476 ygl. ebd., 76ff.
77 Anselm Strauss/Juliet Corbin sprechen hier auch vom paradigmatischen Modell, 1996, 78 ff.

172



6.3. Die Interviews

Im Zeitraum einiger Monate wurden im Rahmen dieser Untersuchung insgesamt 13 Interviews
mit fiinf Theologlnnen (ein Mann und vier Frauen) und acht Therapeutlnnen (drei Ménner und
fiinf Frauen) durchgefiihrt. Von diesen insgesamt 13 Interviews konnten elf zur Auswertung he-
rangezogen werden. Die Tonbandaufnahme eines der TheologInneninterviews war so schlecht,
dass eine zufriedenstellende Transkription nicht moglich erschien. Ein weiteres Interview war
zwar transkribierbar, zeichnete sich aber auch durch viele Liicken und Leerzeilen aus, so dass es

schlussendlich unberiicksichtigt bleiben musste.

Der Kontakt zu den InterviewpartnerInnen entstand vorwiegend iiber Empfehlungen, einige wa-
ren vorher personlich bekannt. Es sollten Theologinnen und Theologen, Therapeutinnen und
Therapeuten sein, die selbst Erfahrungen im Umgang mit Ritualen gesammelt hatten. Im Vorfeld
der Interviews bestand auch Kontakt zu Menschen, die keine Bereitschaft zeigten, sich intervie-
wen zu lassen. In den meisten Féllen begriindeten sie das mit einer Fremdheit oder Unkenntnis
des Themas. Eine Therapeutin, die mir von einer Kollegin empfohlen wurde, lehnte ab, da sie
niemals mit Ritualen gearbeitet habe und dies auch nicht in Erwédgung ziehen wiirde. Vielmehr
halte sie die Arbeit mit Ritualen fiir 4uflerst brisant, wenn nicht gefihrlich, und beurteile diese
fiir die therapeutische Tatigkeit sehr kritisch. Trotz des Hinweises, auch diese Position sei sehr
aufschlussreich und fiir die Untersuchung ergiebig, bestand sie weiterhin auf ihrer Ablehnung.
Die meisten Reaktionen waren jedoch sehr positiv. Absagen wurden in der Regel pragmatisch

begriindet.

Die Interviews umfassten eine Dauer von 40 - 120 Minuten; die meisten Gesprache wurden im
Arbeits- oder Besprechungszimmer der Expertlnnen oder im unmittelbaren Umkreis (Garten,
Terrasse) gefiihrt, nur in einem Fall in der Wohnung der Autorin. Die Gespriachsatmosphire war
meist sehr locker, warm und angenehm, es wurde zwischendurch auch gelacht. Die Gesprichs-
partnerInnen, die vorher iiber den Gegenstand meines Anliegens, nicht aber iiber die Fragen Be-
scheid wussten, zeigten Offenheit und Bereitschaft, mir, soweit moglich, Rede und Antwort zu
stehen. Es stand im Ermessenspielraum der Interviewten, auf Fragen zu antworten. Mit der Ton-
bandaufzeichnung erklirten sich alle einverstanden, auch stimmten alle zu, dass Ausschnitte und
Textpassagen in anonymisierter Form zur Auswertung in dieser Arbeit verwendet und veroffent-

licht werden diirfen.

173



Wie bereits begriindet, wurde als Interviewmethode eine Mischung aus ExpertInneninterview
und problemzentriertem Interview gewihlt. Zum Teil konnten die InterviewpartnerInnen in der
Reprisentanten-Rolle einer groleren Handlungseinheit antworten. Wenn sich die Fragen jedoch
auf den eigenen Erfahrungsbereich bezogen, sollten auch die Antworten individuell und subjek-

tiv gegeben werden.

6.3.1. Der Interviewleitfaden

Fiir den empirischen Teil dieser Arbeit wurde ein Interviewleitfaden mit halbstrukturierten Fra-

gen entwickelt. Folgende Gliederung leitete durch das Interview:

¢ Frage 1: ,,Was ist fiir Sie ein Ritual 7*
Hier ging es um eine grundlegende Explikation des Ritualbegriffs aus der Sicht der betreffenden

Expertlnnen — um zu erfahren, ob wir iiber das Gleiche sprechen.

¢ Frage 2: ,,Sind fiir Sie Rituale in Threm personlichen Alltag wichtig?*

¢ Frage 3: ,Erinnert Sie das, was Sie im Alltag erleben, an Thre seelsorgliche/therapeutische
Arbeit?

¢ Frage 4: ,,Wie sind Sie zu der Beschiftigung mit Ritualen gegkommen?*

¢ Frage 5: ,,Welche Werte beeinflussen Ihre Arbeit mit Ritualen?*

Rituale finden nicht im luftleeren Raum statt — die Entscheidung, Rituale im professionellen All-
tag einzusetzen, ist eine zutiefst personliche und verweist auch auf eine mogliche spirituelle Mo-

tivation —, Fragen 2 bis 5 sind damit zur Eruierung der biographischen Motivation wichtig.

¢ Frage 6: ,,Mit welchen Menschen arbeiten Sie, wenn Sie Rituale benutzen?*

¢ Frage 14: ,,Was erwarten die KlientInnen?*

Mit diesen beiden Fragen soll festgestellt werden, ob es bei den befragten Expertlnnen spezielle
Klientengruppen, bestimmte Storungsbilder oder auch bestimmte Geschlechter, die eher Rituale
nachfragen, gibt? Auch die Griinde und Erwartungen der KlientInnen, das zu tun, sind wesent-

lich.

¢ Frage 7: ,,In welchen Situationen legt sich fiir Sie der Einsatz eines Rituals nahe und haben Sie

auch schon mal erlebt, dass ein Klient zu Ihnen kam und das Ritual selbst initiierte?*

174



Der Kontext und der Rahmen des Rituals werden hier abgefragt und damit ist eine konkrete Ver-

ortung des Rituals moglich.

¢ Frage 8: ,,Haben Sie schon mal erlebt, dass ein Klient/eine Klientin das Ritual verweigert hat,
was passierte da?*

¢ Frage 15: ,,Wenn etwas schwierig ist, was ist das?*

Vor dem Hintergrund, dass Beziehungen zwischen TherapeutIn/SeelsorgerIn und KlientIn nicht
immer spannungsfrei sind, interessiert hier, wie die Expertin/der Experte gegebenenfalls mit sol-

chen Spannungen umgeht.

¢ Frage 9: ,,Wie wiirden Sie die Rituale beschreiben, die Sie benutzen und konnten Sie eins be-
schreiben vom Ablauf und Verlauf her?*

¢ FragelO: ,.Entwickelt sich wihrend des Rituals noch etwas ganz Eigenes und konnten Sie die
Dynamik und Qualitét beschreiben?*

¢ Frage 11: ,,Wenn etwas Eigenes auftaucht, wie gehen Sie damit um als SeelsorgerIn/ Thera-
peutin?‘

¢ Frage 13: ,,Wihlen Sie, und wenn ja wie, Symbole und Metaphern?*

¢ Frage 23: ,,Was wird Ihr nichstes Ritual sein?*

Die Formulierung dieser Fragen zielt darauf, Rituale und ihre Agenda so konkret wie moglich zu

machen.

¢ Frage 12: ,,Was versprechen Sie sich von der Arbeit mit Ritualen?*
¢ Frage 16: ,,Was wiirde fehlen, wenn es Rituale nicht gibe?*
Auch hier sollen weitere Anstole gegeben werden, das Numinose in Ritualen zu versprachli-

chen, zu konkretisieren.

¢ Frage 17: ,,Wie ist der Unterschied der Rituale bei Frauen und Ménnern?*
¢ Frage 18: ,,Setzen Sie bei Frauen und Ménnern unterschiedliche Rituale ein?*

An dieser Stelle wird der Gender-Aspekt einbezogen.

¢ Frage 19: ,,Welche Wirkungsrichtung haben Rituale?*
¢ Frage 20: Wie integrieren Frauen und Ménner die Erfahrungen der Rituale in den Alltag?*
Mit Frage 19 und 20 soll ermittelt werden, wie die Expertlnnen die Wirkung ihrer Rituale ein-

schitzen.

175



¢ Frage 21: ,,Was wundert Sie?*
¢ Frage 22: ,,Woriiber haben wir gar nicht gesprochen?*
In diesen beiden offenen Fragen erhalten die ExpertInnen Freirdume, die sie mit Eindriicken zum

Interview fiillen durften — zum Ansto83 und zur Anregung auch weiterer Explorationen.

In den Interviewleitfaden sind sowohl die bisherigen Voriiberlegungen als auch die diskutierten
theoretischen Erkenntnisse eingeflossen. Hier wird versucht, eine erste Biindelung und Fokussie-
rung auf das zu untersuchende Phinomen ,Rituale in Therapie und Seelsorge’ vorzunehmen, die
Fragen zu strukturieren und moglichst offen zu formulieren. Wihrend der Interviews lag der
Fragebogen als Gedichtnisstiitze, als ,Leitfaden’ jeweils auf dem Tisch; jedoch wurde es ver-
mieden, die Fragen in jeden Fall und um jeden Preis der Reihe nach abzuhandeln. Manchmal
kam es auch vor, dass bestimmte Themen von den Interviewpartnern schon angeschnitten waren,
manche schienen sogar zufriedenstellend behandelt, so dass einige Fragen wegfallen konnten.
Insgesamt wurden aber moglichst alle Fragengebiete angesprochen, um die Aussagen der Ge-

sprachspartnerInnen besser vergleichen zu konnen.

Die Fragen implizieren die Exploration von inhaltlichen und emotionalen Aspekten; beide Ebe-
nen geben Hinweise fiir die Analyse des Forschungsgegenstandes. Der Interviewleitfaden diente
auch zur Aufrechterhaltung des Gespriches. Falls der Gesprichsfluss zum Stillstand kam, konn-
ten anhand des Fragenkatalogs neue Impulse gegeben und das Gesprich weitergefiihrt werden.
Es gibt verschiedene Fragetypen, die jeweils eine andere Intention bedingen. Einige Fragen sind
eng formuliert und auf direktes ,Informationswissen’ bezogen, sogenannte Ad-hoc-Fragen und
Strukturierungsfragen. Die anderen Fragen dagegen sind relativ weit und offen gestellt, soge-
nannte Leitfragen mit Erzdhlimpuls, die gro3en inhaltlichen und kommunikativen Freiraum fiir
die Beantwortung lassen und die ihnen jeweils innewohnende subjektive Sichtweise einer Sach-

lage zeigen.

Der Gesprichsverlauf sollte méglichst nicht unterbrochen werden, trotzdem wurde darauf geach-
tet, stets das Forschungsanliegen im Blickfeld zu behalten, damit die Erzdhlungen der Interview-
ten nicht abschweiften. Die meisten Gespriachspartnerlnnen erzihlten von einem bestimmten
Ritual in einer bestimmten Situation, zu der teilweise auch ndher und genauer nachgefragt wer-
den konnte. Bei weniger relevanten, vom Thema ablenkenden Berichten war es erforderlich, das

Gesprich auf seinen eigentlichen Gegenstand zuriickzufiihren. Am Ende des Gesprichs hatte

176



jede/r InterviewpartnerIn Gelegenheit, aus ihrer/seiner Sicht wiinschenswerte Erginzungen zum

Thema auszufiihren oder zu benennen, was im Interview bis dahin nicht angesprochen wurde.

Tonbandaufnahmen vereinfachten die Wiedergabe der Gespriche und waren die Grundlage fiir
die spdter vorgenommenen Transkriptionen. Mit ihnen konnte die verbale Kommunikation kom-
plett erfasst werden. Gesprichsprotokolle, Erinnerungsaufzeichnungen oder Mitschriften sind
nicht so genau und detailliert in der Wiedergabe wie Tonbandaufzeichnungen. Auflerdem konnte
ich mich als Interviewerin dadurch ganz auf das Gesprich einlassen und musste nicht auf mehre-
ren Ebenen agieren. Nonverbale Kommunikation und andere Elemente, die mir wihrend des
Interviews aufgefallen waren, fanden anschlieBend im Postskriptum Eingang, das nach jedem

Gesprich anfertigt wurde.

6.3.2. Die Transkription

Mit der Verschriftlichung der aufgezeichneten Interviews und Informationen aus den Postskrip-
ten ist die Voraussetzung fiir eine Datenanalyse gegeben. Wegen des hohen zeitlichen Aufwan-
des, der mit der Transkription verbunden ist, und auch aus forschungsbezogenen Griinden wére
es moglich, nur die wichtigsten Gespriichssequenzen des Interviews zu transkribieren*’®. Jedoch
erschien eine vollstindige Verschriftlichung vorteilhafter, um die kontextuellen Zusammenhinge
vor Augen zu haben und eventuell auch bei der Interpretation Aussagen zu nutzen, die nicht un-
mittelbar zum Thema gehoren, jedoch die zu beschreibende Struktur erginzen oder nachvoll-
ziehbarer erscheinen lassen, indem Analogien und Parallelititen aufgezeigt werden. Es wurde
versucht, paralinguistische und linguistische Elemente wie Pausen, Seufzer, Lachen, Abbruch
des Sprechens usw. zu erfassen, diese im Text sichtbar werden zu lassen und bei der Auswertung
zu beriicksichtigen. Auf phonetische Alphabete und literarische Umschriften wurde verzichtet,
da solche Sprachfeinheiten fiir den Gegenstand der Untersuchung nicht relevant erschienen.
Auch auf dialektische Farbungen wurde bei der Transkription nicht eingegangen, sondern ,nor-
males Schriftdeutsch’ verwendet, was meist iiblich ist, wenn sich die Untersuchung nicht direkt
auf die Erforschung von Sprache und Semantik bezieht. Gleichfalls verinderte Tonlagen muss-

ten in die Auswertung der Gespriche nicht einbezogen werden. Im vorliegenden Fall steht die

78 Vgl. Philipp Mayring, 1999, 62 ff. Der Vorteil zusammenfassender Protokolle liegt in dem im Vergleich zum
Gesamtinterview verringerten und auf das Forschungsinteresse konzentrierten Materialumfang.

177



inhaltlich-thematische Ebene im Vordergrund.479 Ein mehrmaliges Kontrollieren der transkri-
bierten Texte anhand der Tonbandaufzeichnung erhohte die Prizision und Genauigkeit der Ab-

schrift.

6.3.3. Die Auswertung der Daten

Bei der Auswertung der Daten sollte, analog zu der Befragungssituation, ein effektiver Kom-
promiss zwischen Detailgenauigkeit und Uberblick ermdglicht werden. Detailliert interpretieren-
de Verfahren, wie z.B. die objektive Hermeneutik Oevermanns oder das texthermeneutische
Verfahren nach Lucius-Hoehne, das kleinste Sequenzen analysiert und sich damit besonders fiir
Einzelfallanalysen eignet, iiben zwar bei intensiver Beschéftigung mit dem ,,heiligen Material‘
der Interviews einen groflen Reiz aus, da sie eine Fiille an Detailinformationen zutage bringen;
zugleich wiirde aber ein solches Verfahren fiir die gesamte Auswertung den Rahmen spren-
gen.”®® Angestrebt war eine Bearbeitung des Materials, die die Elemente (iiber eine Paraphrase
hinausgehende) Beschreibung, Kategorisierung und Erkldrung in einem Gleichgewicht hailt.
Durch die schrittweise Auswertung der Interviews (Paraphrasierung, Textreduktion, Sprache,
Argumentation, offene Fragen) ergab sich ein sehr differenziertes Feld fiir die Kategorienbil-
dung. Bei dieser Auswertung wurden Impulse und Anregungen aus der Grounded Theory sowie

aus der ,,qualitativen Inhaltsanalyse“481

genutzt.

Zundchst ging es darum, einzelne Schritte des Kodierverfahrens anzuwenden, Kategorien zu
finden und diese entsprechend zu analysieren. Da die Durchfiihrung und Transparenz der Vorge-
hensweise im Rahmen dieser Arbeit nicht im Detail dokumentiert werden kann, wird im Folgen-
den nur eine kurze Darstellung des thematischen Kontextes der einzelnen Interviews gegeben.
Dartiiber hinaus beschréinkt sich der Bericht auf die Interpretation der wichtigsten Textpassagen,
die bestimmte Kernaussagen betreffen, abhéngig von der Evidenz der Aussage und bezogen auf
bestimmte Unterkategorien/Kategorien. Im Zuge der Auswertung konnte, ausgehend von der
Charakterisierung der einzelnen ExpertInnen und der sich daraus ergebenden Schlussfolgerungen

im Koordinatensystem mit den einzelnen Kategorien eine Matrix entwickelt werden, an deren

79 ygl. Philipp Mayring, 2003, 69 ff.
0 ygl. dazu Ulrich Oevermann u.a., 1979, 352 ff. sowie Gabriele Lucius-Hoehne/Arnulf Deppermann, 2004
“! Philipp Mayring, 2003.

178



Ende eine Gesamtbeurteilung der Analyse und der Versuch einer Theorieformulierung als Er-

gebnis der erfolgten Untersuchung vorgenommen werden.

6.3.4. Rahmendaten

Bei der Suche nach Interviewparnerlnnen fiel zunédchst die Entscheidung, Expertlnnen zu befra-
gen. Warum Expertlnnen? Expertlnnen sind als Befragte in erster Linie im Kontext ihres Hand-
lungsfeldes (Arbeit mit Ritualen) interessant. Sie werden als ReprisentantInnen einer Gruppe in
die Untersuchung einbezogen®; in diesem Fall reprisentieren sie Menschen mit der professio-
nellen Kompetenz, Rituale als Teil einer seelsorglichen/therapeutischen Intervention zu begrei-
fen und anzuwenden. Ob jemand Expertln ist oder als solche/r angesprochen wird, ist in erster
Linie abhingig vom Forschungsinteresse. Als Expertln wird angesprochen, wer in irgendeiner
Weise Verantwortung trédgt fiir den Entwurf, die Implementierung oder die Kontrolle einer Prob-
lemlosung oder wer iiber einen privilegierten Zugang zu Informationen iiber Personengruppen

oder Entscheidungsprozesse verfiigt.**?

Alle befragten Expertlnnen bewegen sich in dem fiir diese Untersuchung gewdihlten systemi-
schen Kontext. Die ausgewihlten Therapeutlnnen haben entweder eine familientherapeutische
Ausbildung oder systemische Supervisionsausbildung absolviert; die Theologlnnen bezeichneten
sich offen und aufgeschlossen gegeniiber dem systemischen Ansatz, haben aber bis auf Ansgar
Biilow und die beiden Expertlnnen in Doppelfunktion (Gesine Trost und Rudolf Wende) keine
entsprechende Zusatzausbildung absolviert. Bei der Suche nach Expertlnnen blieben solche The-
ologlnnen unberiicksichtigt, die zwar mit Ritualen arbeiten, jedoch mit der systemischen Heran-
gehensweise nicht vertraut sind. Thre Einbeziehung hitte den gemeinsamen Untersuchungskon-

text gefdhrdet.

Gesucht wurde nach Frauen und Minnern mittleren Alters (zwischen Ende 30 und 60), die Er-
fahrung im Umgang mit Ritualen in der therapeutischen/seelsorglichen Begleitung von Men-
schen haben. Uber einen Zeitraum von fiinf Monaten wurden insgesamt 13 Interviews mit fiinf
Theologlnnen (vier Frauen, ein Mann, alle evangelisch) und acht Therapeutlnnen (fiinf Frauen,

drei Minner, zwei katholisch, vier evangelisch, einer muslimisch, eine konfessionslos) gefiihrt.

2 Vgl. Thomas Eberle/Ronald Hitzler, 2000, 109.
3 Vgl. Michael Meuser/Ulrike Nagel, 1991, 442.

179



Von diesen insgesamt 13 Interviews konnten elf zur Auswertung herangezogen werden. Insge-

samt sind also in die Auswertung Interviews mit drei Theologinnen, einem Theologen, vier The-

rapeutinnen, drei Therapeuten eingeflossen. Da von vornherein eine qualitative Untersuchung

geplant war, bendtigte ich keine detaillierten demographischen Fragen, um Zusammenhinge

quantitativ zu analysieren.

Tabelle 1:

Anonymisierte Namen der Expertlnnen mit Beruf, Alter, Konfession und Gesprichsdauer der
gefiihrten Interviews

Nr. Name Beruf Alter Konfession Gesprichsdauer
1 | Ansgar Biilow Theologe 46 evangelisch 120 min.
2 | Sabine Simon Therapeutin 54 katholisch 110 min.
3 | Anna Schiitze Therapeutin 45 konfessionslos 90 min
4 | Paul Wiist Therapeut 47 katholisch 70 min.
5 | Gesine Trost Theologin/Therapeutin 56 evangelisch 130 min.
6 | Rudolf Wende Therapeut/Theologe 46 evangelisch 70 min.
7 | Elsa Merz Theologin 40 evangelisch 115 min.
8 | Gertrud Jung Therapeutin 59 evangelisch 70 min.
9 | Moses El Hur Therapeut 52 muslimisch 50 min.
10 | Anita Behrends Theologin 38 evangelisch 80 min.
11 | Anna Ross-Malve Therapeutin 57 evangelisch 90 min.

180



7. Kategorien und Parameter

7.1. Kategorienbildung

Durch die Aufschliisselung und intensive Auswertung der einzelnen Interviews ergibt sich ein
sehr differenziertes Feld fiir die Kategorienbildung. Bei der Auswertung wurde darauf geachtet,
sowohl inhaltliche als auch strukturelle Merkmale zu beriicksichtigen. Je ldnger ich mich mit den
einzelnen Interviews beschiftigte, sie wieder und wieder anhorte, mit ihnen in Dialog trat und
versuchte zu verstehen, desto mehr fielen mir sprachliche Besonderheiten, Briiche in der Argu-
mentation, thematische Verschiebungen, Parallelen etc. auf. Als Inspirationsquelle fiir die Kate-
gorienbildung und deren Weiterentwicklung diente neben der Grounded Theory der Ansatz der
Konstruktion von Sprachbildern.484 Anhand des Interviewleitfadens und durch die ,Aufschliisse-
lung’ der erhobenen Daten konnten verschiedene Kategorien und Unterkategorien definiert wer-

den, die die Vergleichbarkeit von Aussagen erleichtern.

So konnten vier Hauptdeutungs- und Erklarungsmuster definiert werden, die die Leitkategorien
bilden. Diese Kategorien beinhalten die Beschreibung der Wirkungsweisen und Dimensionen der
Rituale aus Sicht der Interviewten mit Blick auf die KlientInnen, wéhrend die im folgenden Ka-
pitel einzufiihrenden Parameter die Ordnungsmuster bilden, auf die die InterviewpartnerInnen
sich direkt beziehen. Die Kategorien sind beweglich, aufeinander bezogen und weder starr noch

normativ zu begreifen. Sie lauten:

L. Heilungsbilder
mit den Unterkategorien: Schmerz, Heilung, Losungen
II. Konigsweg
mit den Unterkategorien: Ambivalenzen, Nihe, Schutz, Unbewusstes
III. Hinausweisendes
mit den Unterkategorien: Transzendenz, Kraft, Hohere Michte
IV.  Ver-riickungen

mit den Unterkategorien: Kommunikation, Kreativitit, Intuition, Eigenverantwortung

4 Vgl. George Lakoff/Mark Johnson, 1998.

181



Diese Kategorien betreffen den Nutzen, das Ziel und Griinde fiir den Einsatz von Ritualen, also
auch die therapeutisch-seelsorgliche Indikation. Sie wurden in detailgenauer Analyse aus den
Interviews heraus entwickelt. Die Begriffe und deren Verbindungen ergaben sich prozessorien-
tiert, d.h. die Weichenstellungen fiir die jeweiligen Schritte waren nicht von vornherein festge-

legt.

7.2. Parameter und erste Auswertungen

In der weiteren Auswertung geht es darum, die vier Parameter:

e Rahmen und Setting (Gemeinschaft versus Vereinzelung),
e Vorgehen und Struktur (Form),
¢ Auswirkungen auf Korper und Seele,

e Berufliches Selbstverstindnis der Interviewten (Berufung)

thematisch, inhaltlich und strukturell als BezugsgroBen fiir die Ergebnisse der Untersuchung
anzuwenden. Diese charakteristischen Konstanten sind in Bezug auf die Arbeit mit Ritualen als
sich durchziehende und immer wieder auftauchende Parameter zu sehen. Diese Parameter fanden
sich, nachdem argumentative Besonderheiten und thematische Schwerpunkte der Interviews im
Detail analysiert und auf groBen Bogen vermerkt waren. Es entstanden Tabellen, die fiir die ein-

zelnen Interviews angelegt wurden und zur Weiterarbeit wichtige Anhaltspunkte lieferten.

Das Element Gender als eine von Beginn an an die Interviews herangetragene Untersuchungs-
aufgabe wurde im Nachhinein wie eine durchsichtige Folie auf die Matrix gelegt. Ebenso wire
es moglich gewesen, die Parameter Rahmen/Setting, Auswirkungen auf Korper und Seele, Vor-
gehen/Struktur sowie Selbstverstindnis der Interviewten innerhalb der einzelnen Kategorien zu
behandeln. Durch die gewdhlte Rasterisierung ergab sich jedoch eine Mdoglichkeit, unnotige
Wiederholungen zu vermeiden und eine relativ klare Struktur zu erreichen. In den vier Parame-
tern spiegelt sich die Thematik des Forschungsinteresses wieder, d.h., in jedem einzelnen steckt
ein Teil der Fragen und Hypothesen. Dadurch ergab sich ein recht vielschichtiges, sich immer

wandelndes Bild, wobei es vor allem darum ging, die Interviews als wertvolle und einzigartige

182



Dokumente zu wiirdigen und in den Gesamtkontext der Fragestellungen einzubeziehen, ohne sie

fiir die Hypothesen vereinnahmen zu wollen.

7.2.1. Rahmen und Setting

,Rituale haben fiir mich im beruflichen und privaten Bereich einen hohen Stellenwert ..., ein

groBes Spektrum.* (Wiist, 1).*%

Im Parameter des Rahmens und Settings, in dem Rituale aus seelsorglichen und therapeutischen
Zusammenhingen stattfinden, ist das immer wiederkehrende Thema die Gemeinschaft versus
Vereinzelung: Allen Interviewpartnerlnnen ist die Bedeutung der Arbeit mit Ritualen fiir Einzel-
ne ebenso bewusst wie die Funktion fiir die Gemeinschaft. Wihrend die Arbeit mit Gruppen
immer wieder explizit erwidhnt wird, insbesondere bei Rudolf Wende, Ansgar Biilow, Elsa Merz
und Anita Behrends, ist die Bedeutung fiir die Arbeit mit Einzelnen eher implizit einbezogen —
am Rande taucht es bei Sabine Simon, Ansgar Biillow, Paul Wiist, Gertrud Jung und Gesine Trost
auf. Die Bedeutung fiir die Einzelnen wird im therapeutischen/seelsorglichen Setting sehr viel-
schichtig gesehen: Die 16sende Wirkung von Ritualen wird ebenso benannt wie die (unter-) stiit-
zende, die Verbindung zu Gott und die spirituelle Ebene tauchen im Kontext der Arbeit mit Ein-

zelnen ebenso auf wie in der Arbeit mit Gruppen.

Bei den TheologInnen wird zweimal geduBert, dass ein Ritual in Situationen helfen kann, in de-
nen Menschen nicht weiterkommen. Rituale konnen heilen, weil sie das Einiiben von Span-
nungstoleranz moglich machen, so einer der Therapeuten. Das Kraftfinden im Ritual ist fiir Ein-
zelne im Gruppenprozess ganz wichtig, viele erleben zwiespiltige Gefiihle im Gruppenprozess;
das ist die Ambivalenz. Rituale erdffnen die Moglichkeit, einen anderen Umgang mit dieser zu
finden, sie als Konigsweg in das Unbewusste hinein zu erfahren. Rituale spielen eine grof3e Rolle
als Methode, um die Belastbarkeit zu sichern und zu unterstiitzen. Rituale in therapeutischen
Zusammenhéngen sind immer Interaktion mit anderen, so Moses El Hur, der in seinen Therapien

hiufig mit Ritualen arbeitet.

* Die in Klammern mit/ohne Namen der Interviewten angegebene Zahl bezieht sich hier und in den folgenden
Kapiteln auf die nummerierte Frage und Antwort aus dem jeweiligen Interviewleitfaden.

183



7.2.2. Vorgehen und Struktur

»Ritual ist ein Mittel, das eingesetzt werden kann, um etwas Wirklichkeit werden zu lassen, das

noch nicht Wirklichkeit ist.“ (Ross-Malve, 1).

Nun zur Dramaturgie, zum Vorgehen, zum Ablauf und zur Struktur der Rituale (Form): Ebenso
wie der Parameter ,,Auswirkungen auf Korper und Seele® ist auch die Form der Rituale ein im-
mer wiederkehrender Aspekt, der von fast allen Befragten explizit in verschiedenen Dimensio-
nen ausgefiihrt wird. ,,Vorgehen und Struktur® beziehen sich sowohl auf die vorgesehenen Se-
quenzen des Rituales als auch auf Impulse und Interaktionen der Beteiligten; sie geben Orientie-
rung und Halt. Von verschiedenen Interviewten wird die Bedeutung der richtigen Form als ent-

scheidend fiir das Gelingen des Rituals angefiihrt.

Fiir einen der Experten, Ansgar Biilow, ist ein Ritual wie ein Container, in den viele Dinge hi-
neingebracht und Energien gebiindelt werden. Auch von Metaphern ist die Rede, die den Reich-
tum von Ritualen ausmachen, gleichfalls vom Erzdhlen und Handeln als den wesentlichen Strin-
gen fiir die Arbeit mit Ritualen (Anna Schiitze/Moses El Hur). Struktur und Halt werden als we-

sentliche Kategorien fiir die professionelle Arbeit mit Ritualen angegeben (Paul Wiist).

Es wird vom Vorgehen gesprochen, das veridndert werden sollte, wenn etwas schwierig ist, be-
sonders in Gruppensituationen. Und es wird von der Strukturgebung fiir die Unterschiedlichkeit
der beteiligten Menschen berichtet. So brauchen Gruppen mit heterogenen Menschen eine Form
und Struktur, die dieser Heterogenitidt Rechnung trigt (Rudolf Wende). Gesine Trost entfaltet die
Analogie zwischen Ritual und Dramaturgie, indem sie das Ziel der Verwandlung und die ver-
schiedenen Elemente, die dafiir gebraucht werden, anfiihrt. Ordnung und Struktur sind wesentli-
che Kiriterien fiir die Handlung des Rituals und werden von fast allen Befragten in unterschiedli-

cher Ausfiihrlichkeit benannt und ausgefiihrt.

Ein wesentliches Formelement ist das Vorher und Nachher im Ritual. So beschreibt Moses El
Hur das starke Trennen von Vorher und Nachher im Waschungsritual und betont zugleich die
Raumverkleinerung, die durch diese Form im Ritual entstehen kann. Loslassen, Schwelle, Neu-
beginn werden als Elemente der Ritualstruktur benannt. Der Raum zum Loslassen ldsst die Be-

schiftigung mit dem Schmerz erst zu, so Anna Schiitze, die — wie zum Beispiel auch Rudolf

184



Wende und Paul Wiist — davon ausgeht, dass die Form, in dem die Rituale sich ereignen, die

wesentliche Voraussetzung fiir das Geschehenlassen bildet.

7.2.3. Auswirkungen auf Korper und Seele

,,Verwundert und verwundet ist nah‘ beisammen.* (Moses El Hur, 21).

Der Parameter ,,Auswirkungen auf Korper und Seele* wurde von allen Interviewpartnerlnnen in
das Gesprich mit eingebracht. Korper, Begegnung und Kontakt wiirden fehlen, wenn es keine
Rituale gébe, so Ansgar Biilow. Einige beziehen gerade das Besondere, das sich im Ritual ereig-
net, auf die korperliche und/oder sinnliche Ebene. In dem Moment, wo spiirbar wird, dass sich
die Erfahrung des Rituals korperlich bemerkbar macht, wird von Sabine Simon z.B. gedeutet,
dass in einem Ritual Korper, Geist und Seele miteinander verbunden sind. Symbole werden

teilweise benutzt, um Informationen im Korper zu verorten.

Sehr wichtig ist der Kontakt zu Gefiihlen wie Arger, Waut und Trauer, der durch das Ritual her-
gestellt werden kann. Gertrud Jung spricht von der Moglichkeit, im Ritual den Korper als Indiz
fiir bestimmte innere Themen zu benutzen. Sie erzidhlt dann von einer Klientin, die das Gefiihl
hatte, ihre Schultern ziehen sie schwer nach unten. Spiter stellte sich im Gespriach mit der The-
rapeutin heraus, dass sie wihrend des Rituals das Gefiihl hatte, fiir alle in threr Familie etwas

getragen zu haben.

Ebenso benennen zwei der Therapeutlnnen, dass sie selbst ihre Sinneswahrnehmungen nutzen,
um zu spiiren, wenn etwas schwierig ist. Mehrere sagen, dass sie selbst in ihrem Korper und ih-
rer Wohnung prisent sein miissen, um mit Ritualen sinnvoll zu arbeiten. Rudolf Wende legt
Wert auf die Bedeutung der korperbezogenen Rituale fiir den Prozess, wenn er mit Gruppen ar-
beitet. Da ihn Korpersprache aus kommunikativen Aspekten heraus interessiert, misst er auch

den Wert des Korpers im Ritual an der kommunikativen Kraft, die dadurch in Gang gesetzt wird.

,Verwundert und verwundet ist nah beisammen., so Moses el Hur und spielt dabei sowohl auf
seelische als auch auf korperliche Prozesse an. Im Ritual hat er das Gefiihl, dass der Raum klei-
ner wird. Als ob es eine Grenze gibe zwischen dem, was im Augenblick passiert, und dem, was

drauBen stattfindet. Das kann manchmal Hautschaudern und tiefe Gefiihle auslosen.

185



Eine Theologin, Anita Behrends, zieht eine Verbindungslinie von der korperlichen Ebene, die
im Ritual erfahrbar ist, zu der Beziehung zu Gott. Alle Erfahrungen mit Leiblichkeit und Beriih-
rung konnen ihrer Meinung nach Zeichen der Verbindung zu Gott sein. Die Verbindung zum
Korper als Ausdruck fiir gottliche Priasenz wird auch von Sabine Simon, einer Therapeutin, be-

nannt.

7.2.4. Berufliches Selbstverstindnis der Interviewten (Berufung)

7.2.4.1. Die TheologInnen

Wie ein roter Faden fiir die Untersuchungsergebnisse tauchte in allen Interviews das Thema des
Selbstbildes und Selbstverstindnisses der Interviewten, die Berufung, auf. Danach wurde nicht
dezidiert gefragt, umso erstaunlicher war es, wie sehr sich dieser Aspekt bei allen Interviewpart-
nerlnnen irgendwann wie von selbst dazwischen schob, so, als gehore er unweigerlich zum
Thema. Deshalb wurde das Selbstverstindnis der Interviewten als eigene Thematik einbezogen

und wie bei der Gender-Thematik als eigenstindige Grofle untersucht.

Die Berufung bezieht sich zum einen auf die professionelle Ausrichtung der Einzelnen. Ganz
auffillig war dies bei der Gruppe der Theologlnnen. So ist es fiir Ansgar Biilow auf die Frage,
was die Leute von ihm erwarten, scheinbar das Naheliegendste zu sagen: ,,Ich bin Seelsorger,
das kann ich. Da werde ich gebraucht. (10). Als Seelsorger stellt er sich in die Tradition des

Mitgehens, was dann auch die Durchfiihrung von Ritualen beinhaltet.

Gesine Trost redet von der Grundaufgabe der Wanderpriesterin, die das Ritual durchfiihren
muss, anschlieBend aber auch entlassen ist; also keinerlei Verpflichtung in Richtung Nacharbeit
hat. Es ist ihr wichtig, sich selbst in die Gruppe der Wanderpriester einzuordnen. ,,Aber die
Grundaufgabe einer priesterlichen Gestalt ist nur das Ritual und es ist sehr viel mit Abschied und
Wehmut dabei. Es ist oft sehr traurig, diesen Abschied zu nehmen, aber du bist wunderbar am
Loslassen. Das sind zwei Paar Schuhe ,,Rundumbetreuung® im Sinne von ,Hirte sein“ und
,priesterlich arbeiten* zu bestimmten Lebenssituationen. Das wusste ich eigentlich schon seit
meinem Studium. Im Christentum, die ersten Seelsorgegestalten waren immer Wanderpriester,

immer ... das mit der Betreuung einer Gruppe, das kam sehr viel spiter.” (20). Indem sie sich fiir

186



das priesterliche Arbeiten, im Gegensatz zur pastoralen Identitit (Hirte sein) entscheidet, grenzt

sie den Aufgabenbereich ihrer Berufung auf die Gestaltgebung des Rituals ein.

Elsa Merz ist ebenfalls mit ihrer priesterlichen Rolle beschiftigt. Sie bezeichnet die PfarrerInnen
als Pfadfinder und Wegefreimacher und als eine solche hat sie selbst durch die Arbeit mit Ritua-
len viel gelernt. Die Arbeit mit Ritualen hat ihre Praxis sehr verdndert. Sie reflektiert den Um-
gang mit Macht ganz anders, seitdem sie selbst mit Ritualen arbeitet. Fiir sie ist der bewusste
Umgang mit Macht, gerade hinsichtlich dessen, was in einem Ritual geschieht, wesentlich. Das
Sprechen iiber das, was sie als Ritualeleiterin im Ritual tut, hat fiir sie dann etwas Machtvolles,
wenn sie benennt, was dort rituell passiert. Zum Beispiel geht es bei der Konfirmation in erster

Linie um das Erwachsenwerden junger Menschen und nicht um den Bibeltext oder die Agende.

Anita Behrends redet dezidiert von der Amtsfithrung und von der Funktion, die durch das Amt
ausgeiibt wird. Sie sei qua Amt in einer Funktion, in der sie Wertschitzung ausdriicken und zu-
gleich Distanz schaffen kann. Fiir sie ist auch unumstritten, dass die Menschen, die zu ihr als
Pfarrerin kommen, etwas Anderes wollen als von einem Therapeuten oder einer Therapeutin und

dass genau dort ihre Aufgabe liege.

Es zeigen sich folgende Bilder beruflichen Selbstverstindnisses bei den Theologlnnen:

e Seel-SorgerInnen

e BegleiterInnen

e WanderpriesterInnen
e Wegefreimacherlnnen
¢ RitualeleiterInnen

e Amts-Personen

7.2.4.2. Die TherapeutInnen
Bei den TherapeutInnen ist auffallend, dass der Aspekt der Berufung sich mehr auf das, was das

therapeutische Handeln ausmacht, bezieht als auf das Amt oder die Einweihung von oben. Eine

Ausnahme dazu bildet Sabine Simon, die von der Verbindung und Einweihung durch ihren

187



Meister Babatschi spricht, einer dezidiert verstandenen heiligen Berufung. Wihrend er sich voll-
kommen mit ihr verbindet, erfihrt sie Schutz, Annahme und die Méglichkeit, sich mit den Men-

schen, die zu ihr kommen, zu verbinden. Dies empfindet sie als inneren Auftrag.

Bei den anderen Therapeutlnnen geht es um die Aktionskraft der TherapeutInnen und dabei um
das, was in der therapeutischen Interaktion fiir wichtig gehalten wird. So beschreibt sich die The-
rapeutin als diejenige, die von den KlientIlnnen her denkt (Anna Schiitze) und spiiren muss, was
fiir die Menschen, die zu ihr kommen, gut ist (Gesine Trost) — also die Rolle als AdvokatIn der

Ratsuchenden —, auch gegen selbstzerstorerische Tendenzen der Klientlnnen.

Es gibt auch den Aspekt der Abgabe von Verantwortung, die KlientInnen in ihrer Entwicklung
zu unterstiitzen, ohne selbst Antworten zu geben: “Ich wiirde es eher als Aufgabe sehen, die Kli-
enten sich selbst ihr eigenes Ritual entwickeln zu lassen* (Gertrud Jung) - also eine Art Ent-
wicklungshelferIn. Ein anderer Therapeut legt Wert auf seine Verantwortung, den Klienten ein
Antwortender zu sein (Paul Wiist). Fiir ihn ist der Therapeut Katalysator und hat die Aufgabe
und Moglichkeit, durch seine Handlungen Prozesse bei den Menschen in Gang zu bringen. Er
betont am Ende des Interviews, dass er sich in seinem Selbstverstindnis als Psychologe ange-

sprochen sehe, so dass die Seite des Organisationsberaters nicht vorgekommen sei.

Anna Ross-Malve ist es wichtig, ihre Rolle als Begleiterin und Unterstiitzerin herauszustellen
und zu betonen, wie sehr sie sich im Laufe der Jahre, in denen sie ihre therapeutische Kompetenz
immer weiter entwickelte, fiir das Existieren von Transzendenz geoffnet habe. Vor allem sieht
sie ithre Macht darin, mit dem Ritual ein Mittel einzusetzen, um etwas Wirklichkeit werden zu
lassen, das noch nicht Wirklichkeit ist. Auch die Bezeichnung des ,Kommunikationsfanatikers’
(O-Ton Rudolf Wende) gehort zum Spektrum der Berufung. Rudolf Wende legt viel Wert auf
diesen Aspekt seiner therapeutischen Arbeit mit Ritualen: Wenn Rituale helfen, die Kommunika-
tion zu erleichtern oder Verstindnis zu wecken, sind sie sinnvoll, wenn sie helfen, Lernprozesse
zum Ziel zu fiihren, verdienen sie Raum und Beachtung. Er als Experte fiir Kommunikation

mochte dazu beitragen, diese Prozesse auf den Weg zu bringen.
Auf die Frage nach den Werten fiir die Arbeit mit Ritualen gibt Moses El Hur die Antwort, dass

er selbst die Werte in seiner Person verkorpere und darum auch mit Ehrlichkeit und Ernsthaftig-

keit bemiiht sei, den Raum fiir Rituale zu eroffnen. — Er ist damit ein Vorbild.

188



Es zeigen sich folgende Bilder beruflichen Selbstverstindnisses bei den Therapeutlnnen:

e Gottliche/r Bot/e/in

e Advokatln

¢ EntwicklungshelferIn
e KatalysatorIn

e Begleiterln

¢ Kommunikatorln

e Vorbild

Trotz des unterschiedlichen Rahmens, den teilweise Theologlnnen und Therapeutlnnen setzen,
und den unterschiedlichen Sprachstilen, finden wir deutliche Ubereinstimmungen: Der/die Seel-
SorgerIn ist Hirte wie auch BegleiterIn und EntwicklungshelferIn — etwa in Initiationsritualen.
Wanderpriester und gottliche Boten haben eine zeitlich eingeschrinkte Aufgabe — wie auch
KommunikatorInnen — und gehen dann weiter, etwa bei Beerdigungen oder anderen Abschieds-
und Abschlussritualen; der/die WegefreimacherIn korrespondiert mit Advokatln und Katalysato-
rIn, indem alle in diesen Rollen Wege bahnen und Hindernisse aus dem Weg rdumen, etwa bei
(Re-)Orientierungsritualen in der Adoleszenz oder Identitéitskrisen im mittleren Erwachsenenal-
ter. Die Amts-Person und das Vorbild bestechen durch die Kombination von Wertschiatzung und
Distanz — und ihre klare eigene Orientierung, die etwa in spirituellen Krisen sinnvoll ist. Es gibt
damit einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen der Berufung, die die Expertlnnen in unter-
schiedlicher Ausprigung fiir sich empfinden und formulieren, und der Ausiibung von Ritualen

im therapeutischen/seelsorglichen Setting.

189



8. Einzelcharakterisierung der Interviews

Die Reihenfolge der in diesem Kapitel untersuchten Interviews erfolgt alphabetisch.*®® Bei der
Interpretation der einzelnen Textpassagen wird versucht, das jeweils Eigene der Interviewten
herauszufinden. Die Darstellung bezieht sich auf die einzelnen Interviews und dabei auf die vier

entwickelten Hauptkategorien.

Alle vier Kategorien werden auf die Parameter des Rahmens und Settings, des Vorgehens und
der Struktur (Form), der Auswirkungen auf Korper und Seele und auf die Frage nach dem beruf-
lichen Selbstverstindnis bezogen, da sich diese als wiederkehrende Zuordnungsmuster und

durchgehende Leitlinien erkennen lassen.*®’

8.1. Interview 1: Ansgar Biilow

... wo ist eigentlich die Tiefe, wo sehen wir eigentlich ganz viel, was beriihrt einen, mich und
bewegt auch? Und wo die Dankbarkeit liegt, da sind ja vom Ansatz eventuell fiir die eigene Per-
son Ressourcen wieder zu bekommen. Das ist zum Beispiel bei all diesen Formen der Rituale,
den Abschied zu vollziehen und zu sehen, wo sind jetzt die Moglichkeiten und Ressourcen, wo

sind die Chancen drin ... . (Ansgar Biilow, 10).

8.1.1. Personliche Eindriicke

Ansgar Biilow war einer der ersten, die ich interviewte. Er ist evangelischer Theologe mit thera-
peutischer Zusatzausbildung. Er arbeitet als Pfarrer in einer Gemeinde einer westdeutschen
GrofBstadt. Ich kenne ihn schon lange, hatte aber in den letzten Jahren so gut wie keinen Kontakt

mehr zu ihm. Im Interview war ich erstaunt iiber die Vielfalt und den Reichtum seiner Erfahrun-

6 Jedoch erfolgte die Einteilung der alphabetischen Reihenfolge nach den echten Namen, so dass hier eine willkiir-
liche Reihenfolge vorzuliegen scheint.

*7 Zur grundlegenden Entwicklung und Definition von Kategorien, siche George Lakoff/Mark Johnson, 1998, 143
ff.: ,,Fiir den Menschen stellt der Vorgang des Kategorisierens in erster Linie ein Mittel der Welterfassung dar, und
insofern muss die Kategorisierung den Zweck der Welterfassung in einer hinreichend flexiblen Weise erfiillen [...]
der Kategorienbildung sind keine Grenzen gesetzt. Mit metaphorischen Definitionen konnen wir uns Objekte und
Erfahrungen erschliefen, die wir bereits kategorisiert haben; metaphorische Definitionen konnen auch zu neuen
Kategorisierungen fiihren.*

190



gen. Das Interview fand in seinem Arbeitszimmer statt; es war von einer groBen Ruhe geprigt,
die ich als angenehm erlebte. Manchmal allerdings war die Pause des Nachdenkens zwischen
den einzelnen Fragen fiir mein Empfinden ein oder zwei Sekunden zu lang, es breitete sich dann
unter der Ruhe eine ganz leichte, subtile Unruhe aus. Bei der Auswertung fiel mir auf, dass bei
Ansgar Biilow eine starke Trennung zwischen kognitiven und gefiihlsmédBigen Formulierungen
vorliegt. Dies nahm ich vor allem bei lingeren Erzdhleinheiten wahr, besonders wenn es um
schwierige Situationen ging (,,... auch in Trennungssituationen stiftet ja Abendmahl Gemein-

schaft, - eh - ich erleb‘ das hier nicht allein, ich bin hier mit anderen zusammen ...“ (19).

8.1.2. Schwerpunkte

Die Erfahrungen, von denen Ansgar Biilow berichtet, haben iliberwiegend mit Trauer und Ab-
schied zu tun. Aber auch Alltagserfahrungen, die verdichtet werden wollen, spielen eine grof3e
Rolle. Zu diesen Themen gehoren Beten, Beriihren, Salben und Loswerden/Loslassen. Das Eige-
ne beschreibt Ansgar Biilow in einer Reihe von Substantiven: ,,Dankbarkeit” und ,,Wiirdigung
des Vergangenen als Heilungschance* und ,,Anbindung an die Ressourcen®. Gerade bei letztem
Punkt fillt ein hyperbolischer Sprachgebrauch auf, der sich sonst nicht im Interview finden ldsst.
Bei der intensiveren Beschiftigung mit Interview 1 fiel auf, dass immer wieder die durchgehen-
de Ambivalenz zwischen Nihe und Distanz betont wurde. Ebenso auffallend ist das berufliche
Selbstverstindnis (Parameter 4). Ansgar Biilow differenziert die verschiedenen Rollen, zwischen
denen er sich hin- und herbewegt (Pfarrer, Seelsorger, Prediger, Theologe, Begleiter). So sehr
diese Rollen zu seiner Identitdt dazugehoren, so sehr ist ihm auch anzumerken, dass sein berufli-
ches Selbstverstiandnis ein immer wieder neu zu bestimmendes Thema ist, mit dem er sich je

nach Frage zu den Ritualen positioniert.

Ansgar Biilow ist der Theologe, der in seinem Selbstverstdndnis aufgrund seiner Berufung ver-
schiedene Rollen in sich vereinigt, der eine grole Ambivalenz in Bezug auf Nihe und Distanz

hat und der das Ritual als Form (,,Container*) sieht.

Fiir ihn geht es in einem Ritual darum, eine Form zu finden, etwas zu markieren und bestimmte
Lebensabschnitte hervorzuheben. Die Form wird beschrieben wie ein Container, in den etwas
hineingefiillt wird (Parameter 2). In Bezug auf die Arbeit mit den Klienten ist fiir ihn die Stim-

migkeit eine zentrale Kategorie. Was er als Theologe und auch Seelsorger anbieten kann, muss

191



zu den Menschen und der jeweiligen Situation passen. Ein weiterer Verweis fiir die Wichtigkeit
des 2. Parameters ist sein Ritualverstindnis. Besonders das nicht-theologische Reflektieren des
Rituals ist ihm als Theologe wichtig. Er betont sein personliches Bediirfnis, das nicht theologisch

reflektiert sei, sondern eher danach fragt, was gut tue.

Spirituelle Verortung: Einige seiner Wortkreationen fielen bei der Auswertung besonders ins
Auge. So spricht er von den Menschen mit der nicht mehr vorhandenen Bindung zur Kirche im
Gegensatz zur Bindung zur Heilung. ,,Und ich habe eine Gruppe von ehrenamtlichen SalberIn-
nen, die ich sozusagen begleitet habe, die eine mehr oder weniger oder iiberhaupt keine Bindung

zur Kirche haben, aber zur Heilung wohl, mit denen mach* ich auch Salbungsgottesdienste.* (6).

Sein Statement zu seinem eigenen Verhiltnis zu Kirche ist ein fast prophetisches Plidoyer fiir
das ,,Proprium* der Rituale, damit bezieht er sich auf die Kraft und die Form, die von der Kirche
nicht als ihre ureigenste Gabe angesehen wird, sondern mehr und mehr aufgegeben wurde. ...
dass wir als Kirchen das nicht noch mehr als ureigenste Gabe ansehen, Rituale — eh - zu leben,
dass es iiberhaupt diese Vielfalt an therapeutischen Formen geben muss, damit die Kirche merkt,
was eigentlich ihr Schatz ist ... ,dass wir quasi von therapeutischer Seite wieder eingeholt werden

... das wundert mich ...““ (21).

Ansgar Biilow sieht Spiritualitidt und Rituale in unmittelbarem Zusammenhang: Spiritualitit und
Achtsamkeit gehoren fiir ihn zusammen und sind seiner Meinung nach nicht richtig lehrbar und
vermittelbar. Da die Kirche sich aber sehr stark auf die Lehre gestiitzt habe, ist Spiritualitét (und

damit auch die Rituale) mehr und mehr in den Hintergrund geraten.

8.1.3. Fazit

Zentral scheint mir in diesem Interview der 2. Parameter Form: Im Ritual wird nach der Mei-
nung dieses Experten nach der Form gesucht, die das wiirdigen und biindeln kann, was im Leben
und insbesondere in Krisen von Menschen wesentlich ist. Es geht um Markierung und Ausdruck.
Die Begegnung, der Kontakt mit sich und den anderen ist dabei wichtig, die Stimmigkeit, die
Wiirdigung und darin die Wandlung, dass sich etwas entwickelt. Beriihrung und Sinnlichkeit

stehen der kognitiven Auseinandersetzung mit Nihe und Distanz gegeniiber.

192



Das Thema der Berufung ist im Zusammenhang mit dem Thema ,,Rituale* entscheidend. Ansgar
Biilow entfaltet von der Erwartung der Klienten herkommend sein Selbstverstindnis. Besonders,
wenn Menschen auf ihn zukommen, die etwas loslassen wollen, weil sie ,,etwas driickt™, versteht
er sich in erster Linie als Begleiter und Seelsorger, nicht als Theologe. ,, ...das ist das, was ich
kann, da werde ich gebraucht, das Wesentliche ist in der Begegnung ...““ (14). In der Begleitung
hat fiir ihn die Kategorie der Stimmigkeit einen hohen Wert. Darunter versteht er, dass ein Ritual
gemeinsam entwickelt wird und dass es fiir die Individualitidt derjenigen, mit denen es entwickelt
wird, eine richtige Form findet. Im Ritual geht es fiir Ansgar Biilow um Begegnung, Bewegung
und Kontakt. Sowohl im AbschlieBen von Prozessen als auch in emotionalen, korperlichen, spiri-

tuellen Elementen geht es um Kontakt auf nonverbaler Ebene.

8.2. Interview 2: Sabine Simon

,und das ist auch fiir mich, warum die Therapeuten oft nicht weiterkommen, weil die diese Ebe-
ne nicht miterfassen, und ich hab erfasst, wenn der ganze Korper mitschwingt, der Korper es hat,
dann konnen die Menschen raus. Und das ist fiir mich in diesem heiligen Augenblick, wo die so
suchen und dieses Gespiir in sich haben, da ist was, aber ich krieg es nicht auf den Punkt ... ich

krieg es noch nicht gefasst ...“ (Sabine Simon, 11).

8.2.1. Personliche Eindriicke

Sabine Simon ist Therapeutin in eigener Praxis. Sie wurde von einer Kollegin empfohlen, die
selbst schon einige Male Beratung bei ihr in Anspruch genommen hatte. Ich kannte sie vor dem
Interview nicht. Das Interview fand im Biiro der Therapeutin statt. Dieses befindet sich in einer
Art Lagerhalle, die in viele kleine Parzellen umgebaut wurde. Zunédchst war mir das Ambiente
sehr fremd und ungewohnlich. In ihrem Biiro befanden sich viele kleine Gegenstinde, Bilder von
meditierenden Menschen und verschiedene Amulette, Steine, Muscheln und kleine mit Wasser
gefiillte Becken; ein kleiner Springbrunnen plétscherte die ganze Zeit vor sich hin. Im Biiro be-
fand sich noch eine andere Frau, die wegen einer Meditations-Veranstaltung gekommen war. Sie
fragte mich, ob sie aus Interesse am Thema und an der Therapeutin bleiben diirfe. Die andere
Veranstaltung spielte um unser Interview herum eine nicht unerhebliche Rolle. Aufgrund einer

Ankiindigung, die auch durch die Presse ging, klingelte stiindig das Telefon und wir mussten das

193



Interview jedes Mal unterbrechen. Dies war teilweise sehr storend; auf meine Nachfrage, ob die
Therapeutin evtl. den Anrufbeantworter einstellen konne, verneinte sie, weil es fiir sie wichtig

sei, mit den Menschen direkt zu kommunizieren.

Die Interviewatmosphdre war unruhig. Die eigentlich recht tiefe Stimmlage der Interviewten
wurde durch beschleunigte Passagen, jedenfalls auf der Tonband-Aufnahme erhoht. An einigen
Stellen im Interview, wo es z.B. um die einleitenden Worte in einer Meditation ging, bekam auch
ihre Stimme einen meditativen Klang mit erheblicher Verlangsamung. Insgesamt gab es wenig
Pausen zwischen Fragen und Antworten. Die Befragte sprach mit rheinischem Dialekt, bei Pas-
sagen, in denen exemplarisch Geschichten erzidhlt wurden, bekam sie einen Hang zum Aus-
schweifen. Im Gegensatz zu den anderen Interviews gelang es nicht immer, Antworten auf die
gestellten Fragen zu erhalten. Sabine Simon war schwer zu greifen, teilweise hatte sie eine gera-

dezu ,,schwebende* Anmutung.

8.2.2. Schwerpunkte

Wesentlicher Dreh- und Angelpunkt dieses Interviews ist die ,,gottliche Beauftragung®, die Sa-
bine Simon fiir sich in Anspruch nimmt (Parameter 4). Die Geschichte ihrer ,Initiation* be-
schreibt sie sehr ausfiihrlich, es gibt fiir sie keinen Zweifel, dass ihr Meister (Babatschi) selbst

sich korperlich mit ihr verbunden habe.

Die Definition eines Rituals ist fiir sie unmittelbar mit der Anbindung an die gottliche Ebene
verbunden. Ein Ritual ist die Wiederholung von einem Bestimmten, das zur Gewohnheit wird.
Rituale sind Worte, die ins Herz miissen, mit Anbindung an die gottliche Ebene. Die gottliche
Ebene wird von Sabine Simon in Form von gottlichen Wesen (z.B. Engel) gesucht und erfahren.

In keinem Interview wie diesem nahm die Ebene der Transzendenz explizit eine so zentrale, of-
fenkundige Stellung ein. Sabine Simon ist die von Gott Berufene, Initiierte, die als Kanal den
Menschen den Himmelszustand nahebringen mochte. ,,Anbindung an die gottliche Ebene* (1, 4,
8, 21) ist ein von ihr hédufig gebrauchtes Idiom. Gott bezieht sich dabei nicht auf das biblische
Gottesverstindnis, sondern ist ausschlieBlich ein Bild und als solches eben auch beliebig aus-
tauschbar. ,,... mein oberstes Anliegen ist, die Menschen wieder zu Gott zu fiihren, ob die aber

sagen zu meinem hoheren Selbst, zu Buddha, zu Krishna, zu meinem Mann im Ohr, zu meiner

194



Intuition, zu meinem Bauchgefiihl, zu Christus, zu meiner gottlichen Mutter, zu meinem Engel,

das ist mir alles egal ... (14).

Der weitere Dreh- und Angelpunkt dieses Interviews ist der ,,Korper®: Ob die Arbeit mit einem
Ritual die Verbindung mit der gottlichen Ebene erreicht, ldsst sich schlussendlich nur durch das
Spiiren im Korper erfahren. ,,Korper taucht sehr hiufig auf (6, 8, 10, 11, 13, 14, 15, 16, 20, 21,
22), ist zugleich mit dem Thema der Transzendenz unmittelbar verbunden. ,,... das Eigene ist —
ehm - ich mach‘s mal pragmatisch ... in dem Augenblick, wo ich spiire, derjenige hat es im Kor-
per und der empfindet es komplett mit dem Korper mit, dann weiB ich fiir mich, dann ist Korper,
Geist und Seele verbunden ... da ist fiir mich ein ganz heiliger Augenblick da, weil ich spiire, in
dem Augenblick rutscht es von einer ganz tiefen Korperebene, wo sie sich bewusst werden, ein
Stiick hoch ... und dann geht‘s weiter ... und in diesen Pausen entsteht was ganz Wichtiges.* (10)
Interessant ist an diesem Interview, dass die Therapeutin viel Wert auf die Eigenverantwortlich-
keit und Entscheidungskraft der Klientlnnen legt. Sie, die groBen Wert auf das Abgeben und
Loslassen legt, ist zugleich sehr bemiiht, dass die Leute, die zu ihr kommen, ihre eigene Verant-
wortung ernstnehmen. Sie will Begleiterin sein, nicht grofle Helferin oder Heilerin; sie will nicht,
dass die Menschen, die zu ihr kommen, ihr Schicksal abgeben und wundert sich dariiber, dass

gerade diejenigen, die auf einer ,,Gurusuche* sind, bei ihr erscheinen.

Sehr auffallend und kritisch anzumerken ist die Ambivalenz, mit der Sabine Simon ihre Beru-
fung nach auflen trigt. Auf der einen Seite betont sie, und das ist ihr ganz wichtig, dass die Kli-
entlnnen ihre Eigenverantwortung und Entscheidungskraft selbst finden und auch auszudriicken
lernen, auf der anderen Seite spricht sie aber von Klientlnnen, die sie hat: ,,... also, ich hab eine,
die arbeitet bei der Bank ...““(20). Diese Besitzstandserkldarung legt nahe, nach der Beziehung
zwischen Therapeutin und Klientin zu fragen. Ich vermute, dass sie zwar nicht will, dass die Kli-
entlnnen zu ihr kommen und ihr Schicksal einfach abgeben, dass sie jedoch zugleich mit ihrem

Unbewussten Signale aussendet, die genau diese Richtung nahelegt bzw. vorlebt.

8.2.3. Fazit

Interessanterweise wurde nach Auswertung von Interview 2, in anderer Form als nach Interview
1 deutlich, dass sowohl das Thema der Berufung (Parameter 4) als auch das Thema Korper im-

mer wieder bei den Expertlnnen auftaucht. Auch die Form spielt eine nicht unerhebliche Rolle.

195



Die Frage nach dem Verhiltnis zur Genderthematik, die ja eine Leitlinie der Untersuchung ist,
taucht nur sehr im Hintergrund auf bzw. war mit dieser Interviewpartnerin nicht gut zu bespre-

chen.

Es geht ihr bei der Entwicklung von Ritualen um die Anbindung an das Gottliche, die sich im
Korper erspiiren ldsst. Zu dieser Form zu finden, Menschen auf ihrem Weg zum Gottlichen zu
begleiten, dabei Heilung und Losung als Ziel vor Augen zu haben, das ist die explizite Berufung
von Sabine Simon. Allerdings hat sie dabei keinen konfessionsgebundenen Hintergrund und
bleibt in ihren AuBerungen hinsichtlich einer theologischen Verortung sehr unkonkret, diffus und

nicht greifbaur.488

Ihre Berufung erlebt sie ambivalent — dezidiert will sie kein ,,Guru* sein, das
Interview legt aber die Vermutung nahe, dass sie unbewusst Signale aussendet, als guruartige
Identifikationsfigur zur Verfiigung zu stehen. An dieser Stelle sei auf den wesentlichen Zusam-
menhang von Berufung und Macht verwiesen, der besonders in der Arbeit mit Ritualen unbe-

dingt reflektiert werden sollte.*’

8.3. Interview 3: Anna Schiitze

»Also ... entwickeln tut sich auf jeden Fall was und es entwickelt sich, wie soll ich das ausdrii-
cken, der Zugang zu den Gefiihlen, neue Gefiihle entwickeln sich, es ist so, als wenn ich Platz
schaffe, also Raum mache, damit sich das entwickelt. Also, das Ritual hilft mir dabei mich zu
konzentrieren auf diese bestimmte Sache und nicht abzuschweifen ... und wirklich Zeit damit

verbringen, was da so wichtig ist.“ (Anna Schiitze, 10).

8.3.1. Personliche Eindriicke

Das Interview mit Anna Schiitze fand in einem Gartenrestaurant am Rhein statt, am Rande einer
Fortbildungsveranstaltung. Ich kenne Anna Schiitze seit einigen Jahren durch die gemeinsame

Teilnahme an einer systemischen Ausbildung. Sie arbeitet als Heilpraktikerin und Therapeutin in

8 Es driingt sich hier die Frage auf, inwiefern eine theologische Standortbestimmung/Verortung fiir die therapeuti-
sche Arbeit wesentlich ist. Es ist sinnvoll zu reflektieren, welche evtl. auch missionarischen Beweggriinde eine
systemische Therapeutin, die mit Ritualen arbeitet, leiten, evtl. auch und gerade auf der unbewussten Ebene.

*9 Vgl. David 1. Kertzer, 2003, 365 ff.

196



eigener Praxis in einem Dorf. Es war ein milder Frithsommerabend, die Atmosphére in dem Re-
staurant lebendig und unruhig. Wihrend des Interviews herrschte dennoch iiberwiegend eine
hochkonzentrierte und dichte Atmosphire. An einigen Punkten war die Interviewpartnerin sehr
beriihrt, musste in der Erinnerung an eigene Geschichten weinen, fing sich dann aber jedes Mal
recht schnell wieder. Bei ihr beeindruckte mich die Schnelligkeit und Klarheit, mit der sie auf die
Fragen antwortete, ebenso die Intensitét, mit der sie auf bestimmte Themen einging. Sie hatte

eine faszinierende Art, bestimmte Dinge zu erzédhlen oder eben auch nicht zu erzihlen.

Von Beginn des Interviews lisst sich als Selbstverstdndnis der Therapeutin eine aktive, selbst-
bewusste Haltung erkennen. Immer wieder féllt bei Anna Schiitze auf, dass sie mit einem kogni-
tiven Zugang auf die emotionalen Dinge schaut. Sie erzihlt z. B. von der Kraft, die Rituale fiir
sie haben konnen und fiihrt das Beispiel des Grabsteins ihrer Mutter an, zu dem sie jeden Tag
einen Gedanken schickt. Wahrend dieser Ausfiihrung ist sie sehr gefasst, erzéihlt von den hilfrei-
chen und raum-schaffenden Aspekten dieses Rituals, doch je ldnger sie erzihlt, auf einer kogni-
tiven Ebene, desto niher riickt sie an die Emotionen, die hinter den verniinftigen Einsichten ste-
cken. Als sie dann spiirt, dass sie den Trdnen nahe ist, weint sie nicht einfach los, sondern kiin-
digt das vorher an: ,,... also, das Ritual hilft mir dabei, mich zu konzentrieren auf diese bestimmte
Sache und nicht abzuschweifen. Das ist vielleicht das Wichtigste. Und wirklich Zeit damit zu
verbringen, was da so wichtig ist. Und dann entwickelt sich das. Ich geh* jetzt zu meinem Grab-
stein von meiner Mutter, noch nicht so lange. Das Grab ist jetzt aufgelost, seit 5 Jahren hab ich
den Stein und es wird seltener, dass ich hingehe und das ist aber okay. Ich seh‘ ihn aber jeden
Tag, wenn ich aus dem Haus gehe und mach‘ so einen Gedanken hin, aber das ist okay. Aber ich

geh* selten hin heulen. Jetzt konnt‘ ich grad® mal hingehen (weint).* (10).

8.3.2 Schwerpunkte

Sie beschreibt das Ritual als einen Akt, durch den sie, die Therapeutin, einen wichtigen Prozess
in Menschen verankert. Sie ldsst ihre eigenen fiir sie sehr wertvollen Erfahrungen mit Ritualen in
die therapeutische Arbeit einflieBen und macht diese Erfahrungen auch transparent. Die person-
liche Entwicklung der Klienten, die sich auch mit Hilfe von Ritualen unterstiitzen und vertiefen
lasst, ist Anna Schiitze ein zentrales Anliegen. Rituale sind der Konigsweg ins Unbewusste, so
sagt sie, und schreibt dem Unbewussten damit eine hohe Rolle zu: ,,... also ... wenn da so ‘ne

Kraft auch sich ... bei denen entwickelt ... das versuche ich immer zu verfestigen. Also da krie-

197



gen sie mit, was da grad® passiert und konnen sich vorstellen, wie sie das weiter fiir sich nutzen
konnen ... da wird eine ganz tolle Energie frei ... also, ich — eh — mach‘ denen das dann nochmal
richtig bewusst, in der Hoffnung, dass sie es weiter fiir sich verwerten ... ohne Anweisung ...*
(11). In dieser kurzen Sequenz wird sowohl der Aspekt des hohen Stellenwertes fiir das Unbe-
wusste deutlich, als auch die agierende Rolle der Therapeutin; sie ist diejenige, die in die Aktion
geht. Sie versucht zu verfestigen, sie macht bewusst und in Bezug auf Symbole und Metaphern
ist sie auch die Agierende: ,,... aber manchmal wéhle ich auch mit oder fiir den Klienten ... ich
gucke, was bei denen passt ... ich versuche, von den Leuten her zu denken und mich anzupassen
und nicht so eine ganz abgedrehte Idee zu haben ... manchmal auch, dass die das allein entwi-

ckeln, ihre eigene Phantasie bemiihen ... (13).

Sprachlich wird an vielen Stellen des Interviews deutlich, dass die Therapeutin von sich ausgeht
und als Agierende nach ihren Handlungsmoglichkeiten Ausschau hélt — damit hat sie einen star-
ken Schwerpunkt auf dem 4. Parameter. Sie ist die Macherin, die ganz klare Vorstellungen hat,
hyperbolische Sprache benutzt, iiberzeugt ist, dass sie das Wesentliche, Richtige tut und in die-

sen Prozess andere Menschen hineinnehmen will.

Bei Anna Schiitze taucht von Anfang an das Genderthema als eigene Kategorie auf. Auf die Fra-
ge, mit welchen Menschen sie arbeitet, antwortet sie: ,,... mit allen Menschen ... ich mach‘ das
mit Kindern ... ich mach das mit egal was fiir Leuten. Ich versuch® das immer mit einzubringen.
Bei Minnern sto3e ich unheimlich oft auf vollkommenes Unverstindnis.“ (6). Auf meine spéitere
konkrete Nachfrage hin erldutert sie, dass sie Ménner wesentlich unzugénglicher als Frauen fin-
det. ,,... weil sie auch viel schlechteren Zugang zu ihren Gefiihlen haben, vielleicht fiirchten sie
auch, dass irgendwas hochkocht ... manchmal ist es ja sogar fiir Mdnner schon schwierig, wenn
ich sage, wire es nicht eine Idee, das zu ritualisieren, dass die einmal die Woche abends zum
Essen gehen, auerhalb des Hauses, ohne die Kinder, dass ich dann hore, also was soll das denn
jetzt, das ist doch Quatsch, also sehr ablehnend, - mhm - viel ablehnender als Frauen ... Frauen

sind viel experimentierfreudiger ...“ (17).

Im Weiteren entfaltet sie das Tun der Nachvollziehbarkeit als Kategorie, die genderbezogen un-
terschiedlich gehandhabt wird. Fiir die Therapeutin ist die Nachvollziehbarkeit in Bezug auf die
Minner wichtig, um sie mit ins Boot hineinzuholen. Gleichzeitig argumentiert sie dabei von der
Welt der Frauen aus. Thnen traut sie wesentlich mehr kreatives, neugieriges und experimentelles

Potenzial zu. Was sie bei den Frauen als Ressource wahrnimmt, bezieht sie letztendlich auch auf

198



sich selbst. Sie weil}, dass das Thema ,,Rituale* unendlich viele Moglichkeiten in sich birgt und
dass sie selbst als Ritualeexpertin mit Kreativitit, Neugier und Experimentierfreudigkeit bereit

ist, Neues auszuprobieren und sich der Kraft der Rituale auszusetzen.

8.3.3. Fazit

Anna Schiitze spricht implizit von sich selbst als Ritualeexpertin. Sie weil3, dass Rituale ihr gut
tun, sie weil}, dass sie eine Bedeutung haben, wichtig sind und 16sende Wirkung haben. Sie ist
davon iiberzeugt, dass sie als Akteurin wesentliche Prozesse bei den Klienten auslosen kann.
Auch bei ihr spielt das Thema ,,Berufung* damit eine wichtige Rolle. In dem Interview geht es
immer wieder um eine Legitimation fiir ihr Tun. Sie mochte deutlich machen, dass sie sich als
Ritualeexpertin um etwas sehr Wichtiges und Wesentliches kiimmert. Rituale sind der Konigs-
weg zum Unbewussten und als solche elementare und entscheidende Bausteine eines therapeuti-

schen Prozesses.

8.4. Interview 4: Paul Wiist

,Das ist fiir mich gerade das Hilfreiche an Ritualen, also nicht nur iiber den Kopf zu arbeiten,
sondern mehr das Unbewusste wirken zu lassen. Die Sprache des Unbewussten, die bildhafte
Sprache entstehen zu lassen. Die Leute erleben immer wieder, innerhalb solcher Rituale, dass
einfach Bilder auftauchen, dass es einfach besser verbreitet wird. Dass die Leute ndchste Stunde
kommen und sagen: “Ich habe Triume gehabt* ganz auBlergewohnlich, das habe ich sonst nicht.

Da ist irgendwo was weiter gegangen ... (Paul Wiist, 10).

8.4.1. Personliche Eindriicke

Das Gesprich mit Paul Wiist fand in seinem Beratungszimmer statt. Es war ein sehr kompaktes
Interview, in dem es keine Abschweifungen oder lingere Stillephasen gab. Paul Wiist ist fiir das
Interview von einer bekannten Therapeutin empfohlen worden; er war mir vorher nicht bekannt.
Er arbeitet mit seiner Frau als Psychologe und Psychotherapeut in einer Gemeinschaftspraxis fiir

Therapie, Supervision und Coaching. Der Raum war freundlich und hell und fiel auf durch die

199



verschiedenen Musikinstrumente, Steine, Symbole etc., die auf Regalen im Raum verteilt lagen.
Gleichzeitig gab es aber auch ein Flipchart und einige Biicher, die eher auf Organisationsbera-

tung und Supervision schlielen lieen.

Die Atmosphire war freundlich-distanziert, am Anfang etwas angespannt, wurde aber im Laufe
des Gespridchs immer lockerer. Auffallend war seine ruhige Art des Sprechens, die, auch wenn er
von personlichen Dingen redete, nicht wesentlich differierte. Die lebendigsten Redeanteile zeig-
ten sich bei den Beispielgeschichten, da merkte man ihm die Begeisterung iiber die Kraft und
Kreativitit der KlientInnen an. Ab und zu lachten wir, insgesamt jedoch war das Gesprich von

einer grolen Ernsthaftigkeit geprigt.

8.4.2. Schwerpunkte

Paul Wiist legt viel Wert darauf, als Therapeut in der Rolle des Katalysators gesehen zu werden.
Er ist der Akteur und bringt durch seine Handlungen Prozesse bei den Menschen in Gang. Ein
Ritual ist fiir ihn eine Handlung, die der Therapeut mit den Klienten vereinbaren kann. Diese
Handlung unterstiitzt die bildhafte Sprache, die oft aus dem Unbewussten kommt, im Bewussten.
Auch die Wiederholung bestimmter Abldufe wird durch das Ritual seiner Meinung nach verfes-
tigt, jedoch gibt es fiir ihn nicht die Definition, das Ritual miisse unbedingt Wiederholungscha-
rakter haben. Seine Selbstwahrnehmung ist die Rolle des Katalysators, der Rituale als Zugang
zum Selbst und die Kreativitit als Ressource wertschitzt. Paul Wiist ist tiberzeugt davon, dass
ihm personlich eine Zugangsquelle zum Selbst verloren gehen wiirde, wenn es Rituale nicht gi-
be. Er sieht diesen Zugang zum Selbst als eine grofe Quelle von Lebendigkeit und Kreativitiit.

Und immer wieder taucht das Wort ,,Kraft* bei ihm auf.

Struktur und Halt sind wesentliche Kategorien, die fiir den Interviewten zu der Voraussetzung
und zugleich Konsequenz von Ritualen dazugehoren. Aber auch das Ausprobieren, die Offenheit
und Bereitschaft, sich auf Experimente einzulassen ist fiir ihn wesentlich — hier geht er sehr de-
zidiert auf Themen des 2. Parameters ein. Den Zugang zu den Ritualen fand er iiber bestimmte
Therapieformen, jede der verschiedenen therapeutischen Richtungen gab ihm andere Impulse.
Besonders der Schwerpunkt der Gongarbeit gibt ihm Moglichkeiten fiir einen intensiven Zugang
zum Thema ,Rituale®. ,,... oder wenn es darum geht, mehr mit Gefiihlen zu arbeiten ... wenn

jemand Zugang zum Gong hat und sagt, ,,ja, ich werde den Gong jetzt erst mal zum Klingen

200



bringen‘ sage ich vielleicht, ,,nehmen Sie sich die Zeit zum Spiiren ...“ - ... ja, das beriihrt den
Klienten. Das ist letztendlich direkter als die Sprache, da setzt sich direkt beim Unbewussten

etwas frei ... (9).

Paul Wiist arbeitet situationsbezogen, er grenzt sich auch dezidiert ab von Situationen, in denen

er nicht mit Ritualen arbeiten wiirde. ,,... es kommt darauf an, wo jemand in einer ganz konkreten
Situation steht, nicht mehr weiter wei3, dann wiirde ich erstmal nicht mit Ritualen arbeiten, da
brauche ich mehr Freiraum dafiir ... das hat was Raumgebendes ...“ (7). Bei ihm ist sehr auffal-
lend, dass er von den Klientlnnen her denkt. Er zitiert sie hiufig in einer sehr wertschitzenden,
respektvollen Haltung: ,,... das geht mehr in die Richtung, dass jemand sagt: ,.,also, ich hab im
Moment gar keinen Zugang dazu, ich kann mich da gar nicht drauf einlassen ..., egal ob auf Ri-
tuale oder Korperarbeit oder Gestaltarbeit, ich will einfach reden.” ... dann ist es erst einmal
wichtig, das wertzuschidtzen und nichts zu forcieren, irgendwann sagen die Leute dann selbst.

,Jetzt habe ich mehr Vertrauen ... ich mochte das jetzt doch einmal ausprobieren ... (8).

Im Ritual entsteht fiir ihn etwas, das iiber das Unbewusste wirkt. Genau diese bildhafte Sprache
ist es, die andere Prozesse bei den KlientInnen freisetzt. ,,Die Leute erleben immer wieder inner-
halb solcher Rituale, dass einfach Bilder auftauchen, dass es einfach besser verarbeitet wird.*
Die Kategorie des Unbewussten ist eine, die weiter wirkt, die mehr ist als logisches Denken.
Gerade mit Hilfe von Symbolen kann der Therapeut den Klientlnnen helfen, die Bilder aus dem
Unbewussten ins Bewusste zu transportieren. Paul Wiist erzédhlt verschiedene Geschichten von
Menschen, die auszogen, ihr Gliick zu finden, von Menschen, die auf irgendeine Weise in Situa-
tionen stecken, die fiir sie aussichtslos bzw. festgefahren erscheinen. Er erzihlt ein Beispiel von
einer Fithrungskraft, die in bestimmten Situationen mit einem Vorgesetzten ihre Stimme verlor:

,da haben wir einfach dran gearbeitet mit einem Kraftsymbol. Was konnte sowas sein, - mhm -
da sagt er ,,fiir mich war das immer eine Trompete ...“, boah ... da haben wir dann dran gearbei-
tet. Er hat sich vom Juwelier, natiirlich in echt Silber, eine kleine Trompete anfertigen lassen und
wir konnten das in der Stunde darauf verankern, also auch Korperhaltung - welche Stellungen -
also aufrecht sitzen - straffe Korperhaltung - Schultern nach hinten. Darein fallen lassen, der
Atem wird weiter, die Stimme wird voller und das auch mit der Trompete dann immer wieder zu
verankern -. Der ist dann auch in Sitzungen hineingegangen, hat seine Trompete mitgenommen,

sich vor der Sitzung immer noch den Brustkorb geweitet, die Trompete ,,babo, babo, einfach,

201



um dann die Erfahrung zu machen; siehe da, die Gespriche sind anders gelaufen. Er hat dann

lange Zeit seine Trompete in der Hand gehalten, das hat auch keiner mitbekommen.* (13).

In diesen vielschichtigen Prozessen, die Paul Wiist schildert, kommt die Betonung der Eigenak-
tivitdt der Klientlnnen immer wieder zum Vorschein. Therapie hat fiir ihn nichts mit Magie zu
tun, die Leute miissen selbst was machen. Dem Interviewten ist diese Eigenverantwortung der
KlientInnen, die in unmittelbarer Anbindung an die Ressourcen erfolgt, wichtig. Weil er an die
Kraft und die Ressourcen der Einzelnen glaubt, nimmt er sie ernst und sie fiihlen sich verstan-
den. Widerstinde sind fiir ihn wichtige Indizien fiir den therapeutischen Prozess und lassen meist
auf innere Blockaden schlieen, die aber in der Therapie durch einen angemessenen Umgang

aufgelost bzw. integriert werden konnen.

Die Transzendenz oder eine spirituelle Dimension taucht als explizite Metapher in diesem ge-
samten Interview nicht auf. Das legt nahe, dass er in die Gruppe der Nicht-Religidosen einzuord-
nen ist. Als Psychologe, der viel mit Ritualen arbeitet, legt er Wert auf die strukturschaffende
und katalysatorische Funktion der Rituale. Gleichzeitig wird aber gerade in diesem Interview
auch wieder die Gratwanderung deutlich, die eben auf dem Grat zwischen Immanenz und Trans-

zendenz Rituale entstehen lésst.

In der Genderfrage sieht er sich nur in der Therapeutenrolle gefragt. Zum unterschiedlichen Um-
gang der Klientinnen und Klienten mit Ritualen duBert er sich insofern, als er an die Detailunter-
schiede bei Frauen und Méinnern erinnert. ,,... und die Frauen setzen es auch in anderen Bereiche
ein, auch im Privaten, wo es wichtig ist so Rituale einzufiihren, wie mit dem Partner ... sich am
Abend so gegenseitig Geschichten vorzulesen iiber einen ldngeren Zeitraum ... da tut sich der
Herr oft schwerer ...“ (20). Als ménnlicher Therapeut empfindet er sich, was die Beschéftigung
und Auseinandersetzung mit Ritualen angeht, in der absoluten Minderheit. Wenn jedoch Ménner

mit Ritualen arbeiten, sind diese ebenso kraft- und energievoll im Prozess engagiert wie Frauen.

8.4.3. Fazit

Auffallend war in diesem Interview die herausragende Wertschidtzung der Menschen. Mehrmals
brachte er seine wertschitzende und bejahende Haltung den Klientlnnen gegeniiber zum Aus-

druck. Diese Haltung begegnete mir auch atmosphirisch wihrend des gesamten Interviews.

202



Wenngleich das Thema ,,Berufung® und ,,.Legitimation dessen, was ich in der Arbeit mit Ritua-
len tue* nur sehr am Rand auftauchte, besonders im Vergleich zu anderen Interviews, so gab es
doch auch hier einen Punkt, an dem der Interviewte seine berufliche Identitit sichtbar machen
wollte. Auf meine Frage, worliber wir gar nicht gesprochen haben, antwortete er: ,,... muss ich
iiberlegen ... es ging schwerpunktmissig jetzt darum ... Sie haben mich als Psychotherapeut an-
gesprochen, es ging weniger darum - Umsetzung von ritualisierten Formen, der Arbeit mit
Teams, der Organisation, wo iibrigens fiir mich auch sehr schone interessante Arbeitsfelder lie-
gen. Das war ja nicht die Ausgangsfrage. Sie wollten ja Spezielles wissen zum Bereich der Psy-

chotherapie ... wenn Sie mich als Psychologen ansprechen ...“ (22).

Er, der sich als Akteur und Katalysator empfindet, legt Wert darauf, nicht auf die Rolle des The-
rapeuten festgenagelt zu werden. Als Psychologe kann er ganz andere Formen von Ritualen in
Teams und Organisationen einbauen. Thm ist wichtig, in dieser Seite seiner Kompetenzen und
Moglichkeiten auch von mir als Interviewerin gesehen zu werden. In dieser Grundhaltung bleibt
er in Bezug auf die Gesamtheit der Interviewten ein Unikum, ebenso in der klaren und eindeuti-
gen Nichtbenennung einer spirituellen oder transzendenten Dimension in Bezug auf die thera-

peutische Arbeit mit Ritualen.

8.5. Interview 5: Gesine Trost

.. spirituell heifit fiir mich: das Geheimnisvolle der (.) Substanz des irdischen und Sichtbaren.
Das drinnen und dahinter Seiende, dass dies geheimnisvoll bleibt. (--) Also fiir mich ist das Ritu-
al eine Moglichkeit, dass wir alle oder je nachdem, ... dass man sich seinen SEELsorgerlichen
Anspruch, etwas niher an das eigene oder gemeinsame — je nach RituAL-Geheimnis kommen
kann und weiter kommt ... dieses letzte Geheimnis, das ist fiir mich das Zentrum meines BeRU-
fes und meiner Arbeit. Menschen daraus schopfen lassen - und dieses Geheimnis ist nach hinten
oder wie immer ich das ausdriicke, zu Gott oder zum Spirituellen (__), oder zum leeren Raum

hinaus offen. Das ist eigentlich der Kern fiir mich (hh), der Kern fiir meine ganze Arbeit ...“ (5).

203



8.5.1. Personliche Eindriicke

Das Interview mit Gesine Trost fand als einziges der 13 Interviews in meinem Wohnzimmer
statt. Es war das lidngste, ausfiihrlichste von allen, hatte dabei eine sehr dichte und teilweise inti-
me Atmosphire. Es erstreckte sich iiber zwei Stunden. Gefiihl, Raum und Zeit schienen ausge-
schaltet zu sein. Gesine Trost zeigte sich mit allen Teilen ihrer Person sehr prisent. Manchmal
war es etwas schwierig, ihre teilweise verschachtelten und komplexen Gedankengénge nachzu-
vollziehen; jedoch lieBen sich Unklarheiten durch exaktes Nachfragen meistens beheben. Sie ist
vom Typ her eine interessante Mischung zwischen jung gebliebener Fiinfzigerin und einer mit

Weisheit und Reife, aber auch mit groBem Eigensinn ausgestattete dltere Frau.

Gesine Trost kommt aus der Schweiz, wo sie jahrelang als Pfarrerin gearbeitet hat. Vor ein paar
Jahren jedoch entschied sie sich, das Pfarramt und die Kirche zu verlassen und trat aus der Kir-
che aus, um als freie Seelsorgerin zu arbeiten. Sie griindete ein eigenes Unternehmen, dessen
Angebot eine Spannbreite von Ritualen und Zeremonien sowie individuell abgestimmten seel-

sorglichen Begleitungen beinhaltet.

Besonders im Gesprich mit ihr zeigte sich die Struktur des teiloffenen Leitfadeninterviews als
sehr hilfreich und angemessen. Viele Fragen mussten aufgrund ihrer zirkulierenden Antwort-
struktur umgestellt werden, ein oder zwei brauchten gar nicht gestellt werden, da die Interviewte

auf die Themen schon vorher eingegangen war.

8.5.2. Schwerpunkte

Gesine Trost benennt als ihr eigenes Interesse die Sprache. Sie erzihlt sehr lebendig und erwihnt
gleich zu Anfang auf meine Frage, was fiir sie ein Ritual sei, dass sie sich in Vorbereitung auf
das Interview sprachlich ,.ein bisschen umgeschaut* habe. Im Kontext des gesamten Interviews
fallt auf, dass sie sich leicht und sehr selbstverstandlich mit ,,Sprach-Spielen* beschiftigt. Sie
lasst sich vom Leben zu Worten fiihren, sie koppelt sich von bestimmten Worten ab, sie geht
bestimmten Worten auch auf die Spur und kommt dann z. B. zu dem Ergebnis, dass Rituale
durchaus zu ihrem Zugang zum Leben passen. Dies entwickelt und entfaltet sie auf dem Hinter-
grund einer durchaus kritischen Haltung zur ,traditionellen Theologie*. Die ,,saubere* Wissen-

schaft Theologie hat sie verlassen, um frei zu werden und um schlussendlich den Weg zur Sorge

204



fiir die Seele und den Leib zu gehen: ,,... weil die SEEle jaa im Leib hockt, hockt und schlummert
und sich ausbreitet und nicht Aullerhalb ... das hat mich zu urelementaren rituellen und anderen
Taten und Gefiihlen gerufen, mich als Theologin nicht oder zu wenig ... ICH! Das kann nur fiir

Mich sprechen ... (3b) Sprachlich unterscheidet sie hier und auch an anderen Stellen zwischen

ihrem Selbst und der theologischen Identitit. Das Selbst, das die Sorge fiir Leib und Seele im
Blick hat, das ganz einfache Dinge liebt und darin Erfiillung findet, stellt sie dem in eine be-
stimmte Richtung geprédgten ,,wortméfigen“ theologischen Selbst gegeniiber. Es scheint aber
schlussendlich um eine Integration dieser beiden Selbst zu gehen. Bei der Beschéftigung mit
dem Wort Ritual fand sie viele Wurzeln verborgen und sie rekurriert im Lauf des Interviews
immer wieder auf dieses alte Wissen. “... ritoNELLo - der Refrain/Wiederkehrende ... auch das
,1°“ hdngt damit zusammen ... (---) ... fiir mich ist es, seit ich das weil}, auch immer wieder der
Mablstab, wenn ich Rituale mache, stimmt das irgendWO - (hh) - hat etwas URheiliges, HEILen-
des, HEIL bringendes, das ohne Worte etwas in Gang setzt und sich auf irgendeine Weise immer

WIEder wiederholt ...““ (1).

Sie ist iberzeugt von der Kraft des alten Wissens und sie setzt dieses Wissen in ihrem eigenen
Leben um, besonders in Situationen, in denen sie sich haltlos und zu wenig geerdet fiihlt. Thre
seelsorgliche Arbeit, die sie als ,,Arbeit an der Seele* wahrnimmt, erinnert sie an viele ihrer per-
sonlichen Erlebnisse und sie legt Wert darauf, dass ihre Arbeit mit Ritualen aus ihrem konkret
gelebten Erfahrungsbereich inspiriert wird. Das Leben hat sie zu dem Wort Rituale gefiihrt. Fiir
sie verbindet sich das, was sie als privater Mensch sucht, mit den Erfahrungen, die sie in der Ar-
beit mit rituellen Handlungen gemacht hat. Gesine Trost nimmt Sprachsetzungen vor, die Bewer-

tungen implizieren und bei der Horerin recht klare Assoziationen hervorrufen sollen.

Das alte Wissen, die Erfahrung, dass ohne Worte etwas in Gang kommt, scheinen sich zu ver-
binden mit der fiir sie positiv besetzten Vision, Menschen bei der Suche nach ihrem eigenen
Geheimnis zu unterstiitzen. Die Interviewte legt viel Wert darauf, als Ritualeleiterin die Bediirf-
nisse der Menschen ernst zu nehmen. In dieses Ernstnehmen, in diese Suche nach dem, worin fiir
die Menschen, die zu ihr kommen, das Geheimnis, das Eigentliche, das Wesentliche liegt, legt
sie viel Kraft und davon erhilt sie auch viel Kraft. Das Ritual ermdglicht einen Zugang zu Gott,
zum spirituellen Raum oder zum leeren Raum. Thre Metaphern werden offener und steigern sich
in den Assoziationsmoglichkeiten. Wahrend die Interviewte spricht, nimmt sie die Interviewerin
mit hinein in ihre eigene Bewegung: von Gott bis zum leeren Raum. Von ihrer selbst erlebten

Spiritualitét zieht sie Verbindungslinien zu dem, was Rituale bei den Menschen, mit denen sie

205



arbeitet, auslosen und bewirken konnen — eine wichtige Referenz zu Parameter 3. ,,... Psycho-
metrie, Soziometrie, aber EINfach solche IDEen (..) auch von anderen, die kommen mir dann in
den Sinn oder kommen mir NEU in den Sinn. (-) Soo entWICKelt sich h mein Spektrum mit
JEDem Besuch ein bisschen mehr. (.) ES kommt immer aus Gesprichen, es kommt immer aus
Kontakten, NIE von mir an sich ... Da war zum Beispiel so ein PAAR. Er so unmotiviert, sie(-)
so iibermotiviert und ich MUSSTE einfach diesen Mann bei seinem Nihilismus und seiner Dul-
dung ,,alles meiner Frau zuliebe* ... ABholen und habe dann plotzlich so bei mir gemerkt, ich
nehme den Mann in dem Sinn nicht ganz ernst, weil ER nicht meine, Ehm, ErWARtungen er-
fiillt. Ich habe das dann ausgesprochen und ihn gefragt, was er denn eigentlich erwarte von der
Feier. Hat er gesagt: ,,Eigentlich nichts ...“, er mache das nur seiner Frau zuliebe. Als er DAS
aussprach, habe ich sofort gemerkt: ,,GESINE, das ist DIE Herausforderung. Nimmst du diesen
Mann ernst oder nicht?* Ich habe mir das sofort zu Herzen genommen und gesagt: ,,Horen Sie
mal, das ist SEHR ehrlich, (-) dass Sie das jetzt sagen ... . Jetzt gilt es, dass ich Sie ganz ernst
nehme, in dem dass Sie eigentlich GAR nichts wollen.* — hhh — Der war ganz baff und ich auch.
Habe im MOment so studiert und geSAGT: ,,Wissen Sie was, jetzt MUSS ich einfach noch was
herausfinden, was auch Ihnen entspricht (--), Ihrer (.) NICHTerwartung®. Und so im Reden hab‘
ich gemerkt, da hatte er sofort seinen Zynismus fallengelassen, weil er ernst genommen war.
Und ich dachte: ,,GESINE, GOTT SEI DANK, das lernst du auch noch. GOTT SEI DANK, hast

du diesen Kunden. (-)* Und dann kam mir so spontan: ,,Wissen Sie was, spielen Sie gerne?* —

,Ja, klar, ich bin Fullballer, Warum?* — ,,Sagen Sie, darf ich ein Spiel machen?* — , Nehmen Sie
mich da ernst?* — ,,Ja, voll, wenn Sie da recht spielen, ist schon gut. (--) Lassen Sie sich iiberra-
schen?* — ,Jaa.“ - ,,GuHut, ich suche ein Spiel heraus.* Dann hab‘ ich, dank dieses Mannes, der

mich so auf die Erde geholt hat, habe ich gedacht. (-) ,,Was konnte ich fiir ein Spiel machen?*
Die SPIELE, das ... sind ja die ernstesten Sachen. Dann habe ich einen Paarlauf fiir die beiden
gemacht. (--) SO QUASI EIN Orientierungslauf, das habe ich mit einem Teppich ausgesteckt, (-)
Weil es draulen war, damit auch der Raum gegeben war. Das ist wichtig, denn ein Ritual
braucht einen zeitlichen und einen geographischen Raum. Dann haben sie dort so ein (-) Par-
cours mit Partneraufgaben, die beiden, das wussten sie ALLES nicht vorher, sie wussten aber,
dass ich ein Spiel mit ihnen mache. Das habe ich auch so angekiindigt: Das PAAR weil} nicht,
was fiir Stationen sie durchgehen werden. Aber sie WISSEN, dass es etwas gibt ... (--) Ich habe
dann die Leute einbezogen, dass sie das mit ithren Gedanken und ihrer Kraft energetisch beglei-
ten mogen. (-) ehm ... . Ich habe das erLEBT, nur dank dieses bloden Mannes. Ich habe nachher
gesagt: ,,Danke, du hast mich auf eine WUNDERbare Strecke gefiihrt mit deinem Nihilismus.*
DAS habe ich gebraucht, das hat mir gefehlt (...).* (12).

206



Gesine Trost stellt sich als intuitive, ideenreiche Frau dar. Da gibt es ein Agens aus der Situation
heraus, das die Entwicklung des Spektrums der Interviewten fordert und herausfordert. Das ,,Es*
kommt von anderen, von irgendwoher, aus Gesprichen, Kontakten und Besuchen und es kommt
ihr, der Interviewten selber in den Sinn. In Zeile 2 wird deutlich, dass Entwicklung fiir sie Bewe-
gung bedeutet, das Spektrum entsteht, es ist thre Bewegung. Sowohl ,,neu‘ als auch ,,Entwick-
lung® sind betont, Entwicklung wird als etwas Neues hervorgehoben. In Zeile 4 wird durch die
Hervorhebung des ,,... NIE von mir an sich.” deutlich: die zentrale Figur ist die Entwicklung,
nicht das Ich. Die Beispielszene setzt ein in Zeile 4: ,,Da war ...“. Es fillt ihr so ein und sie eroff-
net unmittelbar die Konstellation Mann/Frau/Ich, wobei sie sich im weiteren Verlauf der Erzih-
lung auf den Mann bezieht. Die Beschreibung der Szene spricht dafiir, dass aus dem Kontakt mit
den beiden ,,ihr Miissen* entsteht. Die Motivation der Handlung kommt nicht aus ihr heraus,
sondern aus dem Kontakt. Das reflexive Moment des plotzlichen Bemerkens, ist wieder etwas,
das von auflen auf sie zukommt. Das erste Mal kommt sie als Gestalterin der Situation vor, als
sie ausspricht, was sie bemerkt hat. Auch als Akteurin bemerkt sie die Dinge sofort, die Reflexi-
on ist also schon mit eingeschlossen. Die Re-inszenierung *° der dramatischen Zuspitzung wird
von der Interviewten selbst mit dem Satz ,Jetzt gilt es, ...* (Zeile 12) geschaffen. Hier beginnt
die ,,heile Phase®. Das Ernstnehmen dieses Mannes ist ihre Herausforderung, die sie auch als

solche benennt (Zeile 10).

Von der Konstruktion her handelt etwas durch sie: Es kommt ihr etwas in den Sinn, sie handelt
und gleichzeitig ist sie erstaunt. Hier ist die Frage nach der Agency491 entscheidend: Etwas
kommt aus dem Herzen und das, was da kommt, erstaunt sie*”. Sie bemerkt etwas, nimmt sich
das zu Herzen, ist aktiv und anschlieend erstaunt. Der gebrochene Selbstvollzug der Interview-
ten driickt sich im Verhiltnis zu den Kunden so aus, dass sie sehr stark auf ihr Gegeniiber rea-
giert und eingehen muss (s. Zeile 5 und 15: ,,ich MUSSTE einfach®). Die Konsequenz klingt fast
wie eine Heilsgeschichte: Der Kunde ist derjenige, der ihren Lernprozess beeinflusst. Diese syn-
thetisierende Interpretation ist durch die Priifung am Objekt des Kunden eine konstruierte, die

das Agens eher bei den Kunden lidsst. Vom Erzidhlduktus wire die Erzdhlung eigentlich in Zeile

40 Gabriele Lucius-Hoehne/Arnulf Deppermann, 2004, 228 ff.

1 Zur Agency, also zur Frage wie die Erzihlerin ihre Handlungsméglichkeiten und Handlungsinitiative im Blick
auf die Ereignisse ihres Lebens linguistisch konstruiert, s. Michael Bamberg, 1999; Fritz Schiitze, 1987; Jiirgen
Straub, 1999. Die Frage nach der Agency betrifft den Aspekt, in welchen Bereichen ihres Lebens die Erzihlerin sich
als handelnde Person erlebt und in welchen Bereichen sie sich von heteronomen Michten dirigiert fiihlt.

2 Zur Bewertung und Evaluation aus Erzihlerperspektive siche William Labov/Joshua Waletzky, 1973; Ursula
Bredel, 1999.

207



18 abgeschlossen: ,,GOTT SEI DANK, hast du diesen Kunden.* klingt wie eine Evaluation die-
ser Passage. Der dann folgende Dialog zwischen ihr und dem Mann wird eingeleitet mit der
Zeitangabe, dass ihr plotzlich von au3en eine Idee kam, d.h. der Mann dient als unbewusste Ver-
ursachung. Hier handelt sie genauso, wie sie es vorher angekiindigt hat: Sie holt den Mann ab,
nachdem sie auf ihn zugegangen ist. Die Dialektik bleibt: Einerseits ist sie die Agierende, sie
handelt und durch sie geschieht etwas. Andererseits ist sie diejenige, die an ithm lernt. Es klingt
in dem Interview so, als wiirde der Mann als Priifung zu ihr geschickt. Der Hintergrund, auf dem
sich das ,,Spiel“ mit dem Mann entwickelt, scheint bedeutsam fiir den allgemeinen Zugang zu
Welt und Kosmos in Gesine Trosts Perspektive zu sein. Ihr Deutungsmuster von der Welt legt
nahe, dass sie viel Wert darauf legt, als Ritualeleiterin die Bediirfnisse der Menschen ernst zu
nehmen. In dieses Ernstnehmen, in diese Suche nach dem, worin fiir die Menschen, die zu ihr
kommen, das Geheimnis, das Eigentliche, das Wesentliche ist, steckt sie ihr Wissen, ihre Kraft

und ihr Engagement. Genau darin liegt auch das Kraftvolle dieser Frau und Expertin.

Gesine Trost erzihlt Selbsterlebtes und wihrend sie die Geschichten wiedergibt, kann sie sich als
Protagonistin der Geschichte zu den einzelnen Erzihlstiicken verhalten. Gleichzeitig wird in den
verschiedenen Sequenzen ihrer Interaktionen deutlich, dass sie sich selbst als Handelnde (Akteu-
rin) begreift, das Agens jedoch aus den jeweiligen Situationen heraus entsteht, iiber sie herein-
bricht, sich entwickelt und damit etwas Abstrakteres ist als z.B. konkrete Ideen, die dann erst
entwickelt werden. Sie inszeniert in Form von Geschichten und Metaphern ein Bild von sich
selbst, das die Horerin fiir sie einnehmen soll. Was sie sagt, gibt den Fantasien Nahrung. Als ,,ein
bisschen Pflanze* (9) bezeichnet sie sich und deutet in dieser Metapher ihre Naturverbundenheit
und Autonomie an, zugleich lédsst sie aber durch das ,,bisschen* einen grof3en Spielraum fiir wei-
tere Vermutungen, Fantasien etc.. Uber die Haupthandlung des Erzihlsegments erfihrt die Hore-
rin explizit nur wenig, also ist sie auch dort wieder auf Vermutungen und Interpretationen aus
dem Angedeuteten angewiesen. Dass ihre Handlung einen legitimatorischen Hintergrund hat,
spiirt sie selbst. Dieses Gefiihl wird verifiziert in der Wahrnehmung anderer, aber auch durch den
Kontakt, der in den Gespriachen und Interaktionen mit ihren KlientInnen wéchst. Sie ist Expertin
und schafft es sowohl sich selbst als auch den Menschen, mit denen sie arbeitet, altes Wissen zu
vermitteln. Dieses wiederum bringt sie in Verbindung mit dem Thema Berufung, indem sie auf
die ureigene Aufgabe einer Priesterin im {iiberreligiosen Sinne anspricht, ndmlich die Menschen
in eben jenes Schweigen zu fiihren. ,,Was ist eigentlich meine ureigene Berufung?* taucht in
diesem Interview als Frage und roter Faden immer wieder auf. Eine weitere Aufgabe sieht sie fiir

sich darin, die Menschen dabei zu begleiten, sich auf das Geheimnis des Rituals einzulassen. Das

208



Geheimnis besteht in erster Linie darin, dass ,,es* einfach geschieht. ,,... denn ich habe jetzt in
der Erfahrung herausgefunden, wenn ich es RICHTig einleite, z.B. das im Kreis stehen und
Hiénde halten, dann sage ich so: ,,Oh, das ist ganz unwichtig, ob Sie das mit dem Korper machen
oder nicht.” (-) Es geschieht. Dass die Gemeinsamkeit im Kreis nicht abhingig ist, ob sie sich
jetzt beriihren oder nicht oder ob sie das jetzt denken oder ob sie das jetzt nicht denken wollen
und einfach nicht ausgeschlossen sind. Ich habe gemerkt, dass dort die Kraft des Rituals ist, dass
ICH in meiner Begleitung das (.) quasi im groleren spirituellen Raum anheim gebe, was Men-
schen dort machen wollen oder nicht machen wollen ...““ (7). Der groflere spirituelle Raum er-
moglicht das Erfahren des Geheimnisses und der Kraft des Rituals — ein Hinweis darauf, wie
wichtig ihr die spirituelle Dimension ist. Ein wesentlicher Aspekt von Ritualen ist also genau
diese Verwandlung, die in einem offenen Raum stattfindet. In diesem Raum der Verwandlung ist
vieles moglich, wenn die Ritualeleiterin den Rahmen steckt. Hierzu gehoren das Halten und das
Stiitzen, aber auch das Ver-riicken und das Storen. Das Storen wird von Gesine Trost als Wort
aus dem Romanischen her erklédrt und der Bezug auf Rituale bewusst hergestellt: Das Stéren im
Romanischen wird zum Jéaten von Unkraut in Kartoffeldckern gebraucht. Wenn man Kartoffeln
gesdt hat und anschlieend kleines Unkraut auflduft, dann muss man das nicht herausziehen,
sondern nur mit der Hacke etwas ,,durcheinander bringen‘‘; man spricht hier auch vom ,,Stéren*.
Die Sozietit dieser eingefahrenen Unkrauthierarchie wird gestort. Rituale sind also eine Form

heilenden Storens. Etwas wird gestort und verwandelt sich.

In der spirituellen Handlung bleibt die Dynamik eine zwischen Akteurlnnen und den Menschen,
die etwas brauchen. Erst wenn der Kontakt zwischen der Ritualeleiterin und den Ritualesuchen-
den eine solche Form hat, dass Rituale zum leeren Raum hin 6ffnen, geschieht das Transformie-
rende des Rituals. Das alte Wissen, das etwa ganz zu Beginn des Interviews von Gesine Trost
eingefiihrt wurde, scheint so etwas wie ein Legitimationsboden und der Malstab fiir ihre Arbeit
mit Ritualen zu sein. Dieses alte Wissen ist gewachsen und hat etwas Urheiliges, Heilendes,
Heilbringendes, das ohne Worte etwas in Gang setzt und sich auf irgendeine Weise immer wie-
derholt. Es ist eine Art Boden, der schon da war und zugleich immer wieder neu entsteht. Genau
in diesem Heiligen liegt bei Gesine Trost der Impetus und Impuls fiir ihre Arbeit, schlussendlich

auch das Ziel und der Sinn.

Im Wissen um die Dramaturgie, die jedem Ritual zugrunde liegt, liegt auch das Wissen um den
Zweck dieses dramaturgischen Grundablaufs: Die Menschen erleben, dass sich irgendetwas ver-

wandelt (9¢). Besonders spiirbar wird dies im zentralen Teil eines jeden Rituals, dem Schweigen.

209



Auch wihrend des Schweigens im gemeinschaftlichen Ritual ist es wichtig, die Gemeinschaft
der Stille so zu gestalten, dass niemand unterdriickt wird und herausfillt oder sich auflost. Ent-
scheidend ist die Wirkung des Rituals: Das Ver-riicken geschieht. Dieses Ver-riicken bezeichnet
Gesine Trost als ,,wie etwas Durcheinander-Schiitteln‘. Das Durcheinanderschiitteln bezieht sich
auf das, was die Menschen schon in sich oder bei sich haben. Hier findet die (Ver-) Wandlung
statt: Auf dem Boden, den es schon gibt, entsteht etwas Neues. Dieses wird neu angeordnet und
die Sichtweise verdndert sich. Beim Storen, Durcheinanderschiitteln und Verriicken sind alle
Sinne gefragt. Das Riechen und das Schmecken sind ebenso wichtig wie das Reden und das Ho-
ren. Das Ritual ist eine Moglichkeit, ganz einfache Dinge neu zu erleben. Im Offnen, Stiitzen
und Storen geschehen Dinge zwischen Himmel und Erde, die auf dem Boden stattfinden, den es
schon gibt und die in den Himmel hineinreichen, der Menschen einléddt, in ihrer ganzen Léinge

ausgespannt zu sein.

8.5.3. Fazit

Gesine Trost ist die Ver-riickerin, die iiber das Unverfiigbare nicht spricht, aber das Wissen dar-
iber in sich trigt. Sie ist die Frau, die ihre Aufgabe darin sieht zu animieren, aufzubrechen und
Neues anzustoBen. Sie inszeniert in Form von Kategorisierungen ein Bild von sich selbst, das die
Horerin fiir sie einnehmen soll. Was sie sagt, gibt den Fantasien Nahrung. Als ,.ein bisschen
Pflanze* deutet sie ihre Naturverbundenheit und Autonomie an; zugleich ldsst sie aber durch das
,bisschen* einen groBen Spielraum fiir weitere Vermutungen und Fantasien. Uber die Haupt-
handlung des Erzédhlsegments erfihrt die Horerin explizit nur wenig, also ist sie auch dort wieder
auf Vermutungen und Interpretationen aus dem Angedeuteten angewiesen. Gesine Trost ist es
wichtig, dass sie als Akteurin die Legitimation, eine Handlung durchzufiihren, von den Teilneh-

menden des Rituals erhilt.

In einer Situation, in der Schwierigkeiten auftreten, nimmt sie eine reflektierte Haltung ein und
greift zum Gebet mit geschlossenen Augen. Es wird der Horerin nicht mitgeteilt, ob das Gebet
seine Wirksamkeit entfaltet hat. Wichtig ist, dass der Akt des Augen-zu-machens, allein dies
Zugehen auf Gott, ihr hilft, auf eine andere Wahrnehmungsebene zu gehen. Um diese andere
Ebene der Wahrnehmung geht es ihr und darum, dass sie dann bemerkt, dass sich etwas veridn-
dert. Es ist also schlussendlich die Handlung als spirituelle Bewegung, die zdhlt. Auch in dieser

Handlung will sie die Akteurin bleiben. Dass ihre Handlung einen legitimatorischen Hintergrund

210



hat, spiirt sie selbst. Dieses Gefiihl wird verifiziert in der Wahrnehmung anderer, aber auch durch
den Kontakt, der in den Gesprichen und Interaktionen mit ihren Klientinnen und Klienten
wichst. Kritisch anzufragen bleibt an dieser Stelle, was ihre Legitimation fiir den Erfolg des Ri-
tuals betrifft. Greift die von Gesine Trost sehr stark inszenierte und konstruierte ,,Eigenmichtig-
keit*, wenn auch durch das ,,Geschehen-Lassen* relativiert? Was macht eigentlich die Qualitét
eines gelungenen Rituals aus? Diirfen wir uns mit der von Gesine Trost gegebenen Antwort, dass
die andere Wahrnehmungsebene bereits Verdnderungsprozesse inszeniert und unterstiitzt, zufrie-

den geben? Gibt es andere Formen des Geschehen-Lassens als die, die Gesine Trost erzidhlt?

Es gelingt ihr sowohl sich selbst als auch den Menschen, mit denen sie arbeitet, gewachsenes,
tief erfahrenes Wissen zu vermitteln. Dieses tiefe Wissen dient als Legitimationsboden und als
MafBstab fiir ihre Arbeit mit Ritualen — verbal und oft nicht verbal, in dem Bewusstsein, eine
Qualitét des Heiligen zu erfahren. Genau in diesem Heiligen liegt fiir sie der Impetus und Impuls
fiir ihre Arbeit, schlussendlich auch das Ziel und der Sinn — womit sie im Zentrum von Parame-

ter 4 der Matrix steht.

8.6. Interview 6: Rudolf Wende

,Dann ist dass so, als wenn man so einen Schalter driickt, dann unterbrechen wir das, dann gehen
wir aus der Sprache raus. Und héufig sind es Gelegenheiten, um den Gruppenprozess wieder zu
fokussieren, zu verdichten, zu verfliissigen, um einen Schritt von da weiter zu kommen, wo wir
gerade vielleicht nicht weiter gegkommen sind. Und das ist sehr hilfreich aus der Sprache heraus-

zugehen ... ich liebe Rituale.* (Rudolf Wende, 2).

8.6.1. Personliche Eindriicke

Das Gespriach mit Rudolf Wende fand in seinem Dienstzimmer statt. Rudolf Wende ist Theologe
und Therapeut und arbeitet in dieser Doppelfunktion als Leiter einer Beratungsstelle. Er hat eine
warme, gewinnende Ausstrahlung mit einem eher geschiftsmiBigen Erscheinen. In seinem Biiro
gab es wenig Hinweise auf die Arbeit mit Symbolen oder Gegenstinden, der Raum bestach
durch seine niichterne und mit viel Lesestoff ausgefiillte Regalwand. Er reagierte auf die gestell-

ten Fragen immer sehr schnell; oft hatte man das Gefiihl, dass er etwas Inneres abspulen lie3, das

211



er dann im Interview sehr farbenfroh und vielfiltig prisentierte. Von Anfang vermittelte er den
Eindruck, dass nicht besonders viel Zeit zur Verfiigung stehe, sondern dass er eher knapp und
kurz auf den Punkt kommen mochte. Daraufhin verkiirzte bzw. strich ich ein oder zwei Fragen
aus dem Leitfaden. Auf der anderen Seite erstaunte Rudolf Wende mit seiner spontanen Art,
Dinge einfach zum Auszuprobieren anzubieten, wie z. B. das Indianerritual. Auch seine Eigen-
schaft, mit bestimmtem pddagogischem Interesse an die gestellten Fragen heranzugehen, war
verbliiffend und aus therapeutischer Perspektive wohltuend. Ganz am Schluss gab es eine Unsi-
cherheit meinerseits, weil ich bemerkte, dass Rudolf Wende aufgrund eines wartenden Kollegen
sehr unruhig wurde. Trotzdem gelang ein guter Interviewabschluss und Abschied, wenngleich

auch bei den letzten drei Fragen ein Vertiefen und Nachhaken vorteilhaft gewesen wire.

8.6.2. Schwerpunkte

Rudolf Wendes Schwerpunkt ist Kommunikation. Das Wort kommt allein in der ersten Antwort
dreimal vor. Auf die Frage 4 hin, wie er zur Beschiftigung mit Ritualen gekommen sei, bezeich-
net er sich als Kommunikationsfanatiker. Ihn interessiert jede Form der Kommunikation. Er geht
aus von der Notwendigkeit der Handlung in Gruppen, sei es in Familie, Zweierbeziehung oder
Kleingruppe. Das Ritual ist fiir ihn eine Handlungsform, die kommunikativ ist bzw. mit der et-
was kommuniziert werden kann. Rituale sind hilfreich, um aus der Sprache herauszugehen, be-
sonders korperbezogene Rituale sind wichtig, um den Energielevel in Gruppen anzuheben. Die
Moglichkeit, aus der Sprache auszusteigen, also nicht nur zu reflektieren oder zu problematisie-
ren, ist fiir ithn sinnvoll, um in bestimmten Situationen auf eine andere Ebene zu wechseln. Sein
tiefenpsychologischer und psychoanalytischer Hintergrund hilft ihm zu sagen: ,,... ich mochte,
dass die Menschen erwachsener umgehen mit ihren Ambivalenzen ... ich mochte nicht, dass die
Ambivalenzen spalten oder dass sie polarisieren, sondern ich méchte, dass Menschen mit Ambi-
valenzen leben ...“ (5). In diesem Zusammenhang spricht er von den Ritualen als Koénigsweg, die
die Menschen dabei begleiten konnen, diese Spannungstoleranz einzuiiben. Da Rudolf Wende
der Kommunikationstyp ist, der Lernen und Leben mit Ambivalenzen zu seiner Lebensaufgabe
gemacht hat, sind Rituale fiir ihn eine wunderbare Moglichkeit, an die alte Heilkraft anzukniip-
fen. Rituale heilen, weil sie das Einiiben von Spannungstoleranz ermdéglichen. Widerspriichliche

Gefiihle sind moglich, besonders wenn die verbale Ebene verlassen wird.

Rudolf Wende erwihnt auch den Bezug auf christliche Rituale im Kontext von Seelsorge und

212



Beratung. Bei diesen christlichen Ritualen handele es sich fast ausschlieBlich um verbale Kom-
munikation: ,,... wir leben hier in einer sehr christlichen Region und so, dass es schon ganz kon-
krete Wiinsche gibt zu christlichen Ritualen hier in der Seelsorge oder in der Beratung. Also, ein
Gebet zu sprechen, die Beratung mit einem Gebet zu beginnen oder zu schlieBen oder einen

Menschen zu segnen ...“ (8).

In Bezug auf die Gruppenarbeit, die den Schwerpunkt seiner Arbeit ausmacht, ist ihm das Beto-
nen seiner Rolle wichtig. Er ist der Initiator, die Gruppe macht mit. Er erzdhlt von einem Ritual,
das er kiirzlich erfunden hat: ein therapeutisches ,,Trippelritual fiir die Gruppe, in dem er die
Gruppe zum Trippeln im Kreis animiert. Dieses Ritual eignet sich seiner Meinung nach dazu,
durch den Kontakt mit der korperlichen Kraft das zu 16sen, was vorher aufgrund eines sehr ho-
hen Aggressionspegels nicht zu 16sen war. Oft wendet er dieses Ritual in Phasen der Orientie-
rungslosigkeit an. In der Arbeit mit Ritualen entsteht fiir ihn so etwas wie Heiterkeit, das er me-
taphorisch mit der ,,Leichtigkeit des Seins* umschreibt. Und das schreibt Rudolf Wende sich
zugleich auf die Fahnen als seinen ,,Arbeitsauftrag®: ... also, wenn ich das mal ganz program-
matisch sagen soll, dass ich {iberzeugt bin von der aufklédrerischen Wirkung, was die psychische
Belastbarkeit angeht ... weil, tja ... die Wechselfille des Lebens sind eben immer wieder AN(-
)ders. Das heift, fiir mich spielen Rituale eine groe Rolle als Methode im (.) Methodenreper-
toire, wo das Ausbildungsziel oder das Fortbildungsziel ist, die Belastbarkeit zu sichern, zu un-
terstiitzen, neu einzuiiben usw.“ (12). Hier bezieht er sich sowohl auf Struktur und Form der Ri-
tuale (Parameter 2) als auch die Wirkungen von Ritualen auf Korper und Seele (Parameter 3).
Humor ist eine wichtige Ressource, ebenso ist ihm wichtig, dass Lernen in offener, lockerer At-
mosphére stattfindet. Bei vielen Ritualen, die er benutzt, spielt das Element der Verwandlung
eine grofe Rolle. Verwandlung geschieht wihrend des Rituals, teilweise auch schon zu Beginn
des Rituals, wenn er als Ritualeleiter die Gruppe in eine Waschstral3e z.B. verwandelt. Aber auch
die Verwandlung, die mit den Einzelnen wihrend des Rituals geschieht, ist nicht zu unterschét-
zen. Die Erwartung der Klientlnnen geht in Richtung Entingstigung, trifft sich also gut mit de-
nen des Ritualeleiters. 50 Prozent seiner therapeutischen Moglichkeiten wiirden ihm fehlen,

wenn er nicht immer wieder auf Rituale zuriickgreifen konnte (16).

Es ist interessant, dass er iiber die Frage nach den Erwartungen der Klientlnnen schnell auf die
Lernatmosphire und Fragen nach Selbstwert und Kompetenzen zu sprechen kommt. Schwierig-
keiten im Zusammenhang mit Ritualen oder dem Gebrauch von Ritualen fallen ihm nicht ein. Er

bezieht sich bei der Frage nach den Schwierigkeiten auf Chronifizierung und psychische Storun-

213



gen oder Suchterkrankung und deutet dann nur an, dass ein Wechsel des Settings beim Auftau-

chen solcher Schwierigkeiten sehr hilfreich wire.

In Bezug auf die Genderfrage ist er schnell und klar. Er glaubt an allgemeine Unterschiede, die
in dem Umgang mit Ritualen auch zum Tragen kommen. Ménner und Frauen sind unterschied-
lich in Schnelligkeit und Spontaneitit. Und im therapeutischen Prozess, so betont Rudolf Wende

verschiedentlich, sei es wesentlich, auf diese Verschiedenheiten und Unterschiede einzugehen.

Die Kategorie der Macht und dann auch der potentiellen Allmachtsgefahr ist fiir ihn eine wichti-
ge Dimension: ,,... ja und da ist auch Selbsterfahrung fiir den Moderierenden angesagt, man kann
auch schon mal in solche Allmachtssachen reinkommen, wenn man ein Ritual inszeniert, wenn
man die Wirkung sieht, dass man denkt, ich bin jetzt hier der grofle Liturg oder so. Ich finde das
auch immer wichtig, mit sich gut in Kontakt zu sein und sich auch immer wieder kritisch anzu-
gucken. Ich denke, das Ritual entfaltet seine Kraft in sich selbst, es ist nicht jemand, der es
macht. Sondern, es ist eine Kraft des sozialen Systems im Vollzug, so. Es braucht jemand, der es
einleitet und begleitet, klar, aber die Rolle ist nicht, dass derjenige oder diejenige das MACHT
...2(21). Die Unterscheidung zwischen der eigenen Kraft des Rituals und der Macht des Rituale-
leiters ist dem Interviewten durchaus bewusst. Interessanterweise redet er an dieser Stelle fast
ausschlieBlich auf der apersonalen Ebene (man). Es gibt andere Stellen im Interview, die darauf
schlieBen lassen, dass er trotz und mit dieser Selbstreflexion viel vom Machen hilt und sich stel-
lenweise auch iiber die Rolle des ,,Machers* definiert. Allerdings geht es beim Machen fiir ihn
um das Initiieren, den Impuls, das Anbieten eines Rituals (7, 8). Wihrend des Rituals scheint
sich bei ihm die Ambivalenz auszudriicken. Auf der einen Seite ist er derjenige, der verwandelt,
der initiiert und hineingeht, auf der anderen Seite mochte er auch die Selbstentfaltung der Kraft

des Rituals nutzen.

8.6.3. Fazit

Rudolf Wende ist als ,,Kommunikator* relativ bescheiden in seinen Kommunikationsstrukturen.
Lingere Erzidhleinheiten gab es kaum, auf die Frage nach dem Beispielritual erzihlt er tatsidch-
lich von einem sehr kommunikativen Ritual. Er hebt sich vom Seelsorge- und Beratungskontext
insofern ab, als er primér an Gruppenprozessen interessiert zu sein scheint. Allerdings sind dann

Ergebnisse und Wirkungskraft der Rituale durchaus von einer dhnlichen Qualitéit wie in den Ein-

214



zelbegegnungen der SeelsorgerInnen/Therapeutlnnen mit den Klientlnnen: Es geht um die 16-
sende Wirkungskraft des Rituals und um die korperlich eigene Kraft des Therapeuten. Der Ge-
brauch von Metaphern ist ihm vertraut, diese werden nur auf Nachfrage weiter erldutert, bleiben
ansonsten in ihrer Vielschichtigkeit so stehen. Sowohl der ,,Konigsweg* als auch ,,die Leichtig-
keit des Seins* regen bei der Findung und Explikation der Kategorien zu weiterer Exploration

an.

8.7. Interview 7: Elsa Merz

,Ein Ritual ist eine Handlung ... ja, das ist schwer zu sagen, ... ich werd es noch mal anders sa-
gen. Das ist eine Handlung, die verschiedene Ebenen der Wirklichkeit miteinander verbindet ...
also diese Alltagswirklichkeit wird verbunden im Ritual mit einer anderen Dimension, die ohne
Raum und Zeit ist (...) und die rituelle HANDIlung kniipft eine Verbindung zwischen der All-
tagswirklichkeit und dieser anderen Dimension und in der Regel wird im Ritual etwas vollZO-
gen, was eine Bedeutung hat in dieser anderen Dimension ... also ich glaube, dass man bestimm-
te Dinge auch beachten muss beim Ritual und wenn diese Handlung richtig erfolgt, dann ist das
Ritual etWAS, was etWAS (_) auf einer anderen als unserer Alltagsebene wirklich geschehen

lasst ...““ (Elsa Merz, 1).

8.7.1. Personliche Eindriicke

Das Gesprich mit Elsa Merz fand in ihrem Wohnzimmer statt. Es dauerte fast zwei Stunden. Wir
waren beide erstaunt, als bei den letzten Fragen die Zeit schon so weit fortgeschritten war. Elsa
Merz ist Theologin und arbeitet noch nicht lange als Gemeindepfarrerin. Sie war vorher als Pfar-
rerin in diversen Spezialstellen angestellt. Ich kenne sie schon lange aus beruflichen Zusammen-
hingen. Die Atmosphire war entspannt und zugleich sehr intensiv. Die Interviewpartnerin hatte
augenscheinlich Spall an den Fragen und es gelang ihr miihelos, mit einem hohen Level von
Spannung, von sich zu erzihlen — authentisch, klug und lebendig. Es gab einige Momente des
Zodgerns, moglicherweise hing diese Unsicherheit mit der Grundfrage zusammen, was erzihlt
werden darf und was nicht. Ein Indiz dafiir: Die Frage zu den ,,.Dunkelfeldern®, nach dem, was
im Verborgenen liegt und damit auch nicht thematisiert wird und nach den ,,Hellfeldern®, also

nach dem, was im Offenen besprochen und gehandhabt wird, tauchte mehrmals auf.

215



8.7.2. Schwerpunkte

Gleich als Antwort auf die erste Frage entfaltet Elsa Merz ihre Einordnung des Rituals. Ein Ritu-
al ist fiir sie eine Handlung, die die verschiedenen Ebenen der Wirklichkeit miteinander verbin-
det. Ein Ritual ist verbunden mit einer Dimension, die ohne Zeit und Raum ist, und die rituelle
Handlung kniipft eine Verbindung zwischen der Alltagswirklichkeit und dieser anderen Dimen-
sion. In der Regel wird im Ritual etwas vollzogen, was in der anderen Dimension eine Bedeu-
tung hat. Dass das Ritual vollzogen wird, dass sie selbst Rituale durchfiihrt wird synonym aus-
gedriickt mit der Anmerkung, dass es passiert und dass das Ritual etwas auf einer anderen als

unserer Alltagsebene geschehen lésst.

Elsa Merz sagt von sich, dass sie Situationen aus ihrem Alltag mit Erfahrungen aus ihrer berufli-
chen Realitidt verbindet. Sie bringt ihre Person sehr stark ins Gesprich ein, dies fillt in ihrer
Sprachform ebenso auf wie in der Wortwahl. Sie ist darauf bedacht, ihren eigenen Umgang mit
Macht zu reflektieren und ebenso legt sie Wert darauf, die Machtdimension auch im Ritual zu
reflektieren (Parameter 4). Dazu gehort, nicht von oben herab auf die Klientlnnen einzureden,
sondern ihre Situation ernst zu nehmen und auf sie einzugehen. Ebenso gehort dazu, dass sie als
Ritualeleiterin mit der Situation ihres Wissens, ihrer Macht und ihres Einflusses auf die Men-
schen, mit denen sie zu tun hat, transparent und reflektiert umgeht. ,,Ja, also, ich finde es ganz
wichtig, ich habe Macht, Autoritit, wenn ich das Ritual leite, ich halte nichts davon, so zu tun,
als wire das nicht ... (12). Rituale konnen etwas bewirken, was Gespriche ihrer Meinung nach
nie bewirken konnen. ,,... also, zum Beispiel eh ... ein totes (.) Kind an einen guten Ort zu brin-
gen, das kannst du ja mit Reden nicht machen und ansonsten sind Rituale eine Moglichkeit Brii-
cken zu schlagen aus unserer Welt in eine andere Dimension ... ich glaube (-) ..., dass wir in un-
serer Kultur verlernt haben, diese Wege zu gehen und sie deshalb fiir so mysterios halten. Aber,
... es ist nichts Mysteridses daran, Kranke zu heilen, ich glaube da nicht mehr dran. Ich glaube,
das ist wie so ein Weg im Wald, wenn du den nicht mehr gehst, wuchert der zu und eh, (:) du
musst ihn dir irgendwann mit dem Messer wieder freischlagen, ... .““ (12). Pfarrer und Pfarrerin-
nen sind fiir sie diejenigen, die zugewucherte Wege wieder freischlagen und sich auch in Gegen-
den auskennen miissen, wo andere nicht gern allein hingehen, so wie Bergfiihrer, die aber die

Berge kennen und selbst schon viele Male begangen haben.

216



Der Aspekt der Beziehung und der Gemeinschaft spielen bei ihr eine groB3e Rolle. Sie ist sich der
Kraft der Gemeinschaft wihrend des Rituals bewusst und auch Beziehungen sind wichtig, wenn
es um das Ausiiben von Ritualen geht. Zugleich ist auf der Beziehungsebene auch das grofite
Potenzial fiir mogliche Schwierigkeiten angelegt. Das Schwierigste ist fiir sie, wenn das Verhilt-
nis von Geben und Nehmen nicht stimmt. Sie spricht von einem spirituellen Geiz im Gegensatz
zum materiellen Geiz, der sich darin ausdriickt, dass in gewissen Zusammenhingen eine Haltung
entwickelt wird, die von Egozentrismus statt von Teilen und Abgeben gekennzeichnet ist. ,,...
dieses ,,Alles fiir mich®, ,,nur mein geordnetes Leben* und ,,es geht mir nur um meinen Segen®,
... so etwas, das macht mich sauer. Ich glaub‘ auch nicht, dass es funktioniert. Also, ich glaub®,
wenn ich die Gottin wire, wiird® ich sagen, ,,du kriegst nichts ...*; ich glaube, Segen kannst du
nicht haben, wenn du dich nicht auch in das GroBere stellst. Segen fiir einen alleine ist einfach

nicht.” (15).

Eine fiir sie bezeichnende Aussage ist, dass sie das Gefiihl hat, in Ritualen Erfahrungen zu ma-
chen, die aber nicht in die evangelische Ideologie passen. Damit sagt sie, dass sie die evangeli-
sche Theologie an dem Punkt als sehr ideologisch empfinde. Wenn es keine Rituale in seelsorg-
lichen/therapeutischen Zusammenhingen gibe, wiirde der Kontakt mit allem, was transzendent
ist, wegfallen. ,,... denn ich glaube nicht, dass es funktioniert, nur dariiber zu reden.* (16). Darii-
berhinaus legitimiert sie ihre Uberzeugung mit ihren Erfahrungen. Was dann als Thema auf-
taucht, kniipft unmittelbar an die Unterscheidung der ,,richtigen* Ideologie und der eigenen Er-

fahrung an.

Beziiglich der Gender-Thematik ist Elsa Merz der Ansicht, dass Frauen wesentlich zur Ritual-
Arbeit beitragen, diese malBgeblich prigen, in Anspruch nehmen und vor allem Wegbereiterin-
nen sind. Sie bezieht sich auch auf die Frauenbewegung, ,,... ohne die ich und andere auf dem
Weg der Ritual-Arbeit nicht so weit wiren.* Gleichzeitig betont sie aber, dass sie zwar wesent-
lich mehr Rituale mit Frauen als mit Ménnern durchfiihrt, dass sie aber in Einzelbegleitungen in

der eigentlichen Ausiibung des Rituals nicht unterscheiden wiirde.

8.7.3. Fazit

Elsa Merz als die Pfarrerin, die sich zwischen Dunkelfeld und Hellfeld bewegt, die mit den Am-

bivalenzen lebt und im Machen geschehen lésst, rekurriert in dem Interview in gewisser Weise

217



standig auf ihre eigene Definition von Ritual: Die Handlung, die verschiedene Ebenen der Wirk-
lichkeit miteinander verbindet, Alltagswirklichkeit und eine andere, zunéchst nicht benennbare
Dimension werden im Ritual miteinander verbunden. Die Passivkonstruktion (es geschieht) und
die aktive Ubernahme wechseln standig ab, sind dialektisch miteinander verbunden, fast scheint

es so, als wiirden sie sich gegenseitig bedingen.

Elsa Merz nimmt einen reflektierten Machtbegriff fiir sich in Anspruch. Sie legt Wert auf ihren
Erfahrungsvorsprung und ihr Wissen, das sie in die Arbeit mit Ritualen einbringt. Sie erzihlt
auch iiber ,,unerlaubte Rituale®, z. B. das Austreiben von Didmonen. Diese haben fiir sie einen
Sinn, der stark aus ihrer Erfahrung gespeist ist, sie reflektiert aber im gleichen Atemzug, das
passe wohl nicht in die evangelische Ideologie. Rituale sind ihrer Meinung nach eine Moglich-
keit, Briicken zu schlagen aus unserer Welt in eine andere. Sie glaubt, wir hitten verlernt, in
unserer Kultur diese Wege zu gehen und halten sie deshalb fiir so mysterios. ,,Aber, ... es ist

nichts Mysterioses daran, Kranke zu heilen ... (7).

Aus ihrer eigenen Familienkonstellation reflektiert sie, sei es ihre Aufgabe, Dinge zu 16sen; dies
tibernimmt sie auch in der Arbeit mit Ritualen. Der Zusammenhang zum Gottlichen, aber auch
zu einem groflen Ganzen, ist fiir sie auf jeden Fall gegeben, auch wenn es um Geisteraustreibung
geht, schickt sie diese KlientInnen nicht einfach weg, sondern versucht herauszufinden, was die
Geister noch brauchen, um gehen zu konnen. Durch die Arbeit mit Ritualen veridndert sich ihrer
Meinung nach die Aufmerksamkeit fiir die transzendente Ebene derjenigen, die mit Ritualen zu
tun haben. In dieser Ebene steckt fiir sie die Moglichkeit, Raum und Zeit hinter sich zu lassen
und alles, was mit Meta-Ebene zu tun hat, zu verabschieden. Zugleich bleibt sie aber die Dialek-
tikerin, die eben gerade iiber dies wunderbar und eloquent reflektieren kann — auch auf einer

Metaebene.

8.8. Interview 8: Gertrud Jung

,Ich denke jetzt im Augenblick eigentlich gerade immer an ein Fest, was bei uns in der Familie
tiblich war, namlich zu Ostern bestimmte Rituale zu machen. Also, das horte ich (.) also in Ost-
friesland, da gingen die Kinder schweigend zum Wasser und guckten in das Bild und sahen da
ins Wasser ... also, ich habe da nichts Direktes draus gemacht, sondern ich fand das einfach nur

alles faszinierend fiir mich als Kind, mir diesen Raum zu nehmen und da ins Wasser zu gucken

218



und zu sehen, wie ein Gesicht sich bewegt oder auch diese, da war ich eher noch kleiner, (tja ..)

dieses sich selbst auch ernst zu nehmen dabei oder wir als Kinder.* (Gertrud Jung, 4).

8.8.1. Personliche Eindriicke

Das Interview mit Gertrud Jung fand in ihrem Therapie- und Arbeitsraum statt. Sie ist selbst-
standige Therapeutin und Lehrtherapeutin, arbeitet mit Gruppen und Einzelnen in der Ausbil-
dung, Fort- und Weiterbildung als systemische Therapeutin. Von ihrer Erscheinung und ihren
Bewegungen her wirkt sie fast mddchenhaft, zugleich strahlt sie in ihren Gedanken und von ihrer

Gesamtpersonlichkeit her etwas von einer alten, weisen Frau aus.

Der Raum fiel mir sofort durch eine liebevolle, ansprechende Einrichtung auf. Es gab viele Ge-
genstinde und Symbole, die iiber den Raum verteilt waren. Auf dem Tisch stand eine Kerze und
es gab auf dem Boden mehrere Meditationskissen. Besonders auffillig waren diverse Handpup-
pen, die teils an der Wand hingen, teils iiber den Raum in diversen Aufhingungen verteilt waren.
Die Gespridchsatmosphire zwischen der Interviewten und mir war sehr freundlich, teilweise fra-
gend und nach Verstidndnis ringend. Hiufiger als in anderen Interviews machte ich mit Gertrud
Jung die Erfahrung, dass sie meine Frage wiederholte oder von mir in anderen Worten wieder-

holt haben wollte, da unser Sprachgebrauch so unterschiedlich war.

8.8.2. Schwerpunkte

Gleich zu Beginn fillt auf, dass sie sich nicht direkt um eine Definition fiir ein Ritual bemiiht,
sondern mehr um- und beschreibend auf meine Frage reagiert. Fiir sie hat ein Ritual viel mit Be-
wegung, hidufig auch mit Worten/Stimme und mit Gegenstinden zu tun. Bezug nehmend auf
Rituale, die sie in ihrem personlichen Leben entwickelt hat (Jahresriickblicke; bestimmte Feste;
Ostern in sehr ritualisierter Form, das sie als Kind erlebte), hat sie auch in ihrem professionellen
Umfeld schon friih den Umgang mit Ritualen gesucht. Sowohl in der Gestalt- als auch in der
Familientherapie sind ritualisierte Ablidufe und Formen ein entscheidender Teil ihres Zugangs,

besonders in der Arbeit mit Familien:

219



G. J.: ,.... und da waHaren zwei Adoptiveltern und ein Adoptivsohn ... (-) ja und da passte das
einfach, dass .. (.) wir in einem Ritual da auch die Eltern mit hineingenommen haben, ... als Rol-

lenspieler.*.

J. S.:,,Was war das fiir ein Ritual, das ihr da gemacht habt?*.

G. J.: ,,Also, wir haben da die Sequenz mit hineingenommen (--), wo eh eben die leiblichen El-
tern sich kennenlernen, sich begegnen und das Kind da ist ..(.), und das Kind als Puppe so richtig
getragen wird und das ALLERdings immer in sehr starkem Kontakt zu diesem Sohn, der da zum
Beispiel acht Jahre alt war (--), hh dass der auch den (-) Wunsch hatte, das anzuschauen. Das
RITUAL war dann so, dass der Junge das anschauen durfte und auch die Adoptiveltern. Wo es (-
) dann darum ging, - eh - ... das KIND erst bei den leiblichen Eltern zu haben, dass die leibliche
Mutter einfach zeigte, wie SIE (-) das hilt und wie sie mit ihm spricht und wie sie sich auch ver-

abschiedet und es (-) hh dann tibergibt. Wiirdest du das auch als Ritual bezeichnen?*.

J.S. L Jals.

G. J.: ,,Fir MICH ist es dann sehr wichtig zu wissen, wie unterschiedlich so ein RITual wirkt auf
die verschiedenen TEILnehmer, dass man da also nicht diese Globalsache macht (-), sondern

DAS wiirde ich immer einzeln nochmal nacharbeiten, absichern ... (6).

Die Kategorie des Abschiednehmens und der Gestaltgebung sind hier wichtig — ein Verweis auf
Parameter 2. Gertrud Jung bezieht sich auf den Prozess, den sie mit dieser konkreten Adoptivfa-
milie angeleitet hat. Ausgehend von den Menschen, die ihre eigene Geschichte und Gestalt mit-
bringen, entwickelt sie eine bestimmte Form, das, was da ist, anzuschauen, wahrzunehmen und
zu erfahren. Je nach Person und Geschichte ist die Wirkung einer solchen Arbeit dann individu-
ell sehr verschieden (Parameter 3). Darauf legt Gertrud Jung viel Wert. Das Beispielritual, das
sie erzihlt, ist insofern sehr besonders, als es ausgehend von der familidren Situation der Klien-

tin, verschiedene Ebenen aufwirft und in den Blick nimmt.

G. J.: ,,Also, das ist jetzt ein Ritual als ein Teil innerhalb der Familienrekonstruktion. Ich denke
jetzt an eine Frau, die auch schon vorher Therapieerfahrung hatte bei einer Einzeltherapeutin. (-)
Und die sich dann aber auch, aufgrund von einer Empfehlung, zu so einem langen Seminar an-

gemeldet hat. Und der Rahmen ist, das sie dann auch ihr Genogramm gezeichnet hat und in der

220



Gruppe Vertrauen aufbaute, so dass sie die Themen, die in ihrer Familiengeschichte sind, nim-
lich ein Vater, der Kommunist war und der dann ins KZ kam und ein Schwiegervater, der wohl
Sozialist war und auch ins KZ kam und die erste Frau ihres Vaters war auch Kommunistin und
ist bei der Geburt ihres Halbbruders gestorben. Das heiflit, wo um diese Zeit, in den vierziger
Jahren in der Familie sehr viel Dramatisches passierte, was zusammenhing mit gesellschaftlichen
Sachen, mit damaligen Bewertungen, Herkunft aber auch mit unterschiedlichen Wertvorstellun-
gen ja und dann noch personlichem Drama, so ... Und dass es durch diese Perspektive mit Ge-
nogramm-Erarbeitung deutlich wurde, dass alle diese Themen diese einzige zweite Tochter tat-
sdchlich auf dem eigenen Riicken hatte, im eigenen Korper hatte. Und da haben wir auch eine
Rollenspielerin fiir sie eingesetzt, so dass sie mit grolem Abstand diesen ganzen Aufbau sehen
konnte und sich so iiberhaupt in diese einzelnen Figuren und in diese Zeit eindenken konnte, das
war ja auch wichtig. Ja und da bin ich auf die Idee gekommen, tatsdchlich, weil es so viele The-
men waren, dass ich sie habe fiir jedes Kissen, fiir jedes Thema ein diese mit Holzspinen gefiill-
ten Kissen auszusuchen und es wurde wirklich nachher ein Berg, der ihr bis zur Hiifte ging. Die-
ser Berg lag dann zwischen ihr und diesem ganzen Familiensystem. Und dann bestand eigentlich
das Ritual darin, dass die Familiengeschichte soweit aufgerollt wurde, dass das verstidndlich
wurde mit diesen Teilen, dass erstens auch deutlich wurde, welches Thema welche Korpersym-
ptome bei der Klientin auslosten, es war also wirklich sehr erstaunlich, da konnte man wirklich
sehen, dass sie fiir alle was getragen hat. Und in dem Augenblick, dass es dann, nachdem diese
komplexe Thematik wirklich im Spiel war und nicht mehr bei ihr, so stimmig war, dass sie die-
sen Berg abbauen konnte. Und nun bestand die Aufgabe darin, diese Kissen, mit der Symbolik in
die Hand zu nehmen und erst zu benennen, was sie von dieser Last, was sie davon bekommen
hat. Und dann aber zu sagen, ich brauch® das jetzt nicht mehr, und es an die Person im System
zuriickzugeben, wo sie meinte, dass das eher hingehorte. Und diese Person hat das angenommen
oder Paare haben das angenommen und das wurde dann weiter zuriickgegeben und haufig sogar
bis in die GroBelterngeneration und dann wurde daraus, waren die GroBeltern; die Rollenspieler
waren so in den Rollen, dass auch mit ihnen ein Wandlungsprozess passiert war; auch sagen
konnten, du, das ist eigentlich auch das und das, ich mochte gerne, dass du als meine Enkelin
auch eben etwas von der Liebe und nicht von dem soundso mitbekommst. So dass sie dann neue
Symbole gesucht haben und es dann iiber die Generationsabfolge den Eltern gegeben haben und

die Eltern dann ihr. So dass sie dann neue Symbole anfassen konnte.*.

J. S.:,,Und die haben sie ihr auch iiberreicht?.

221



G. J.: ,,Ja, die haben sie ihr auch iiberreicht. Das waren zum Teil Blumen, Kerzen, Kristall, ‘ne
Kerze, all solche Sachen und diese Symbole hat sie dann wirklich auch mit auf ihr Zimmer ge-

nommen und hat es erst dann abgegeben, wenn sie das Ganze verinnerlicht hatte.*.

J. S.: ,,JJa, du hast schon das beschrieben, was jetzt die nidchste Frage ist, ndmlich, wenn wir jetzt
das Ritual nochmal nehmen, was hat sich denn da an eigener Qualitit oder eigener Dynamik
entwickelt wihrend des Rituals? Da ist ja was passiert wihrend des Rituals, was vorher so verbal

gar nicht so benennbar ist. Konntest du das beschreiben?.

G. J.: ,,Also, was ich urspriinglich nicht beabsichtigt hatte, aber was einfach so eine Eingebung
war, dass ich, weil ja eben die Elterngeneration so sehr durch KZ und so in sehr schlimmen Eng-
pissen war, war das notig, die GroBeltern stirker einzubeziehen. Und ich habe insofern gebeten,
die GroBeltern Symbole suchen zu lassen, nach dem was sie wissen, in welcher Zeit sie leben
und neue Symbole zu suchen, die sie an ihre Kindeskinder weitergeben wollen. Und das heift,
die sind wirklich durchs Haus gezogen und haben ganz neue Symbole gesucht, also zum Beispiel
auch eine kleine Schatztruhe, wo lauter kleine Edelsteinchen drin waren oder so und die hatten
dann diese Hinde voll und eigentlich erst im Verlauf des Offnens entfaltete sich dann die Bedeu-

tung und Sinn und Kraft und auch, was das fiir spéter heilen konnte.* (9, 10).

An diesem Beispiel werden die Kategorie des Abschieds, des Loslassens und damit auch die
Wandlung deutlich. Zugleich ist in diesem Ritual die klassische Dreischrittigkeit exemplarisch
angewandt: Das Loslassen - Themen aufschliisseln und als Kissen abgeben -, die Wandlung, die
als sicht- und fiihlbar fiir Klientin und RollenspielerInnen beschrieben wird, und der Neubeginn
fiir alle Beteiligten in spielerischer Form - Symbole neu finden und ihr schenken -. Das Eigene,
das in Ritualen entsteht, wird von der Interviewten als ein Prozess beschrieben, in dem Sinn und
Zusammenhinge fiir die Beteiligten neu entstehen. Sie legt Wert darauf zu benennen, was in
dieser Wandlung geschieht. Der gesamte Prozess ist fiir sie wichtig. Sie hat selbst einen grofien
Fundus an Symbolen und ,,Schitzen* entwickelt, die sie in Truhen und Schrinken zur Verfiigung
stellt und die sie die Menschen selbst suchen ldsst. Wenn es keine Rituale gibe, wiirde sie sich
vielleicht noch mehr Zeit nehmen und die Natur stirker einbeziehen. Gleichzeitig bezeichnet sie

das ,,in die Natur gehen* als ihr Ritual.

Viele Menschen, mit denen Gertrud Jung arbeitet, nehmen Gegenstinde, die sie in der therapeu-

tischen Arbeit fiir sich entdeckt haben, mit in ihre Arbeitsstellen, benutzen diese als Anker, man-

222



che verdndern bestimmte Bilder, benutzen Fotos und andere Gegenstinde, um vom Wort auch
auf Gestaltung zu kommen. Sie selbst ist gliicklich, wenn sie sieht und miterlebt, dass Menschen
ihre eigene Form finden und sie empfindet die Gesichter dieser Menschen dann meistens diffe-

renzierter, lebendiger und freier.

In Bezug auf die Gender-Frage ist fiir sie deutlich, dass Frauen in der heutigen Gesellschaft die-
jenigen sind, die die ersten Ansitze der Ritualarbeit entwickelt, verbreitet und praktiziert haben,
wihrend die Méanner haufig in Leitungspositionen andere Formen der Therapie, also auch Ritua-
le entwickelten. Diese Rituale sind dann allerdings abstrakter, in gewisser Weise von der Struk-

tur her schlichter und von der Vorgehensweise auch anonymer.

Gerade die personliche und jeweils ganz eigene Arbeit mit dem Ritual ist Gertrud Jung wichtig.
Es geht ihr darum, die Form sich entwickeln zu lassen, moglichst nicht zuviel vorzugeben und

den Menschen, mit denen sie arbeitet und deren je eigenem Prozess zu vertrauen.

8.8.3. Fazit

Gertrud Jung ist die Frau, die sich von anderen bewegen lisst, die sich ganz in den Prozess der
Ratsuchenden hineinbegibt und deren Suche nach eigener Form in der Prozesshaftigkeit unter-
stiitzt. Das Interview mit ihr ist eins der wenigen, in dem das Thema ,.Berufung* nicht explizit
oder implizit als Thema mitschwingt. Auch das Wort Spiritualitidt oder Transzendenz fiel kein
einziges Mal, dennoch schwang diese Ebene in dem Interview mit. Auch, wenn es durchaus vor-
kommt, dass sie selbst Rituale initiiert, ist es fiir sie nicht unbedingt wichtig, das zu benennen
oder in irgendeiner Weise herauszuheben. Vielmehr liegt der Schwerpunkt bei ihr eindeutig auf
der therapeutischen Begleitung der Menschen, die sich ihr anvertrauen, und dabei geht es immer
wieder und vor allem um deren Prozess. Nicht ihre eigenen Ideen, die Legitimation fiir ihre Ar-
beit oder ihre Berufung, in welcher Form auch immer, sind wichtig, sondern der jeweils eigene
kreative und durchaus spielerische Prozess der KlientInnen. Wenn sie als Therapeutin bestimmte
Bilder und Vorstellungen hat, wie ein Ritual auszusehen hat, was durchaus vorkommen kann, ist
sie in der Lage, ihre eigenen Bilder zugunsten des Bildes, das aus der Klientin kommt, zuriickzu-
stellen. Die Arbeit mit Ritualen hat fiir sie in erster Linie die Bedeutung des Rahmens, der Si-

cherheit, speziell in Situationen, in denen es darum geht, etwas zu verabschieden. Worte, Stimme

223



und Gegenstinde sind fiir sie sehr wichtig; ebenso die Mdoglichkeit, durch ein Ritual den Sinn

und die Kraft fiir das, was es spiter heilen konnte, zu entdecken und weiter zu entfalten.

8.9. Interview 9: Moses El Hur

,Also was mir jetzt gerade ganz nahe ist, ist ein Paar, was lange miteinander lebt und sich stin-
dig streitet und die kommen nicht weg voneinander. Er ist drogenabhingig und die Frau wiinscht
sich ein Kind — mhm -, wird bald 40 und dann kam die und sagte: ,,... wir hitten gerne irgend-
was, womit wir uns verabschieden konnen. Von dem, was Gutes und was nicht Gutes war, um
neu zu beginnen ...*, also ein Trennungsritual. Und dann habe ich mit denen gemacht, .. was in
meiner Heimat auch gemacht wird: Wenn zwei Menschen heiraten, trinken die aus einem Pott
Milch zusammen (-) als Ausdruck fiir Reinheit und siiles Leben. Dann hab‘ ich das modifiziert
und ... so gemacht, dass jeder ein Topfchen gekriegt hat mit Milch und dann hat er es dem ande-
ren gegeben und hat .. gesagt: ,,Ich gebe dir von dem, was ich habe und was ich von dir gekriegt
habe und du darfst davon trinken.* Und jeder trinkt von dem anderen Topf und sie nehmen diese

Schilchen mit als Geschenk, als Symbol.“ (Moses El Hur, 7).

8.9.1. Personliche Eindriicke

Dieses Interview fand im Park eines groBen Tagungshauses statt. Ich traf mich dort mit Moses El
Hur, einem muslimischen Therapeuten, der seit 30 Jahren in Deutschland lebt und arbeitet, aber
nach wie vor eine starke Affinitdt und Verbindung zu seiner Heimat hat. Nach dem Kennenler-
nen auf einer Fortbildung war es nicht einfach gewesen, einen Termin mit ihm abzusprechen.
Die Atmosphidre im Park war zwar sehr ruhig, rundherum Vogelgezwitscher und die Sonne
schien hell und warm, es gab aber durch das duBlere Ambiente auch eine gewisse Unruhe.
Manchmal lenkten die duB3eren Reize ab, was auf der Tonbandaufnahme auch horbar ist. Als es
dann endlich zu dem Interview kam, war die Atmosphére erstaunlich ruhig und gelost. Aller-
dings hatte ich wihrend der ganzen Zeit die Uhr im Blick, was sich auf die Lange der Fragen
bzw. auf die Gesamtlénge des Interviews sicherlich auswirkte. Ich war angenehm iiberrascht von
der Offenheit und teilweise auch kreativen Art des Gespriachspartners, auf meine Fragen zu rea-

gieren. Dieses Interview unterschied sich von anderen durch eine gewisse Leichtigkeit.

224



Moses El Hur ist ein Geschichtenerzihler und sich als Afrikaner seiner kulturellen Besonderhei-
ten durchaus bewusst. Er reagierte an ein einigen Stellen verwundert auf die Fragen und wollte
oft klarstellen, was mit den einzelnen Fragen gemeint war — insgesamt ein frohliches Interview

mit viel Lockerheit und einigen Uberraschungen.

8.9.2. Schwerpunkte

Moses El Hur bezeichnet Rituale als ungewohnliche Interventionen, die er von dem normalen
(gewohnlichen) Alltag unterschieden wissen will. Er geht davon aus, dass Rituale mit einer
Handlung, die iiber das Normale hinausgreift, andere Krifte als Alltagsrituale haben und auch
etwas bewirken sollen. Da er aus einer rituellen Gesellschaft kommt, gehoren bestimmte Rituale

zu seiner Sozialisation dazu. Er erzihlt sehr lebendig viele Geschichten:

J. S:,,Gibt’s denn auch in deiner Kultur so etwas wie ... ein Initiationsritual?* (4).

M. H.: ,Ja. Ich kann mich daran erinnern. Und sonst gab es bei uns einmal im Monat einen Sufi-
Abend bei uns zuhause, weil ein naher Verwandter von mir*” Sufi war. Das hat bei uns stattge-
funden, mit Heilung von anderen Kranken, oder die man hier verstort nennen wiirde oder die
einfach nur Gefiihle von Verengung hatten, die sich was wiinschten. Ich bin in einer Stadt gebo-
ren, wo fast in jeder Strasse irgend so ein Heiliger war, der zustdndig war fiir Patrone, der war
zustdndig fiir Gliick, der war zusténdig fiir das Bose, der war zustidndig fiir Verriickte, der war
zustdandig fiir Wiinsche und die habe ich auch mit meinen Eltern besucht oder manchmal allein

oder nur mit meiner Mutter.“.

J. S.: ,,Das heifit, die Leute gehen dann auch hin zu denen, wenn sie Hilfe brauchen, gehen zu
diesem Patron je nach dem, was sie brauchen. Sie wissen, ich kann zu dem gehen, ich kann zu
dem gehen. Sind das immer Minner oder sind das auch Frauen?*.

M.H.: ,,Frauen auch!“.

J. S.:,,Und wie wird man das, wie wird man zum Schutzpatron?*.

3 Die genaue Angabe des Verwandtschaftsgrads wurde hier von der Interviewerin geiindert.

225



M. H.: ,.Das ist so wie Heilige hier oder so. Das ist nicht wie ... naja der Unterschied zur euro-
pdischen Kultur oder griechischen Kultur ist, man sagt, jemand ist ihm erschienen, im Kleid von
Jesus am Berg oder so, dann wird eine Kirche dort aufgebaut, das ist es nicht, sondern es ist je-
mand, der gelebt hat, zu Lebzeiten hatte der besondere Fihigkeiten und die Leute hatten Zuflucht
oder Hilfe von dem erlangt und als sie starben wurde ihnen da, wo sie gesessen haben ein Hei-

lungshaus gebaut. Es ist nicht mehr als vier mal vier Meter. Aber es ist ein Schutzraum.*.

J. S.: ,Es ist ein Ort, wo man reingehen kann, sich besinnen?*.

M. H.: ,Reingehen, derjenige ist drin. Und mein Lieblingspatron war ... ja, der Name, ich will
das nicht in deutsch sagen jetzt ... aber das nannte man ,,der mit den Ndgeln“ und der hatte zwei
Riume, ein Raum wo der begraben war und ein Vorraum, die ganze Wand war mit Nigeln, Ni-
gel und Hammer und wenn du irgendwas hast, das war meistens bei mir, als ich Schiiler war,
dann, so wiirde man es hier bezeichnen, konnte man das an den Nagel hingen. Da bin ich dann
reingegangen und habe dann einen Nagel in die Wand gehidngt und damit war es praktisch nicht

mehr bei mir, sondern an der Wand.*.

J. S.: ,,Das war sowas wie ein Loslass-Ritual.*.

M. H.: ,,Ja oder ich brauch‘ es im Augenblick nicht oder das gehort mir nicht, kann man auch
sagen. Befreiung von irgendwas, was mir nicht gehort oder was mich beféllt oder was im Au-
genblick mir nicht mehr passt. Man kann es ein bisschen auch vergleichen, haben mir andere
auch erzihlt, mit sowas wie Beichte. Wenn du irgendeine Scheille gebaut hast, dann bist du da-
hin gegangen, hast das in die Wand genagelt und dann bist du rausgegangen, hast die Geschichte

vergessen.“.

In dieser Sequenz wird deutlich, dass Moses El Hur, der die Rituale aus seiner frithen Kindheit
kennt, sehr vertraut mit einer Welt ist, in der es Heilige, Patrone und Heiler und Heilerinnen gibt.
Er selbst hat sich in dieser Welt bewegt und erzéhlt lebendig und anschaulich, wie er selbst ein
ganz elementares Ritual fiir sich ausgeiibt hat: Dieses Ritual ist ein ,,klassisches Dreischrittritu-
al“, wenn man vom Moment des Innehaltens und Uberlegens: Was will ich loswerden (,,an den
Nagel hiangen?*) als Phase der Verabschiedung ausgeht, die mittlere Phase dann als die eigentli-

che Ubergangssituation ansieht und die Schlussphase als das, was danach anfangen kann, was

226



jetzt noch nicht bekannt ist, interpretiert. Interessant ist, dass der Kontext, nimlich der Raum, in
dem dieses Ritual stattfand, sowie der Patron, den er als seinen Lieblingspatron bezeichnet, den
entscheidenden Rahmen und Hintergrund fiir die Ausiibung des Rituals bilden. Die Moglichkeit,
zu einem Heiligen zu gehen, ist im Alltag vorgesehen und wird allgemein akzeptiert und ange-
nommen. Fiir Menschen, die zu Lebzeiten besondere Fihigkeiten hatten, von denen die Leute
Hilfe oder Zuflucht erlangten, wurde, wenn sie starben, ein Heilungshaus errichtet. Sowohl
Frauen als auch Minner konnen die Position eines Schutzpatrons erlangen. Moses El Hur selbst
zieht die Verbindung zwischen diesem von ihm erlebten Ritual und der Beichte. Er bezieht sich
dabei auf den Prozess des Loslassens und der Befreiung. Interessant wire nun, auf mogliche Af-
finitdten zwischen dem Heilungshaus und der Kirche zu achten. Diese Interpretation legt sich

nahe, weil das Thema ,,Beichte vom Interviewten selbst ins Gesprich gebracht wurde. ***

Moses El Hur erzihlt viele Geschichten; der Transfer von den therapeutischen Interventionen,
die er auch mit Ritualen versieht, und den Ritualen, die ihm im Alltag, groBtenteils aus seiner

Biographie heraus wichtig sind, féllt ihm nicht leicht:

M. H: ,,Also ein starkes Ritual, ... ich finde es in der islamischen Kultur das stiarkste Ritual fiir
mich, neben Sterben und Leben und Tod gibt es viele Geschichten, zum Beispiel (-) die Wa-
schung vor dem Beten. Das hab“ ich viel als Kind gemacht, du machst das viermal am Tag und
das trennt stark das Vorher und das Nachher. Das beginnt mit -mhm - ich will beten, also die
Motivation wird geklédrt und dann gehst du vorher auf (-) die Toilette, dann wéschst du dich mit
Wasser und dann kommst du zuriick und beginnst dich zu waschen in einem Becken, Hénde
dreimal, Gesicht dreimal, Ohren dreimal, Nase schiitteln dreimal, die Arme bis zu den Ellbogen
dreimal, dann die Fiile dreimal und die Haare auch dreimal und dann gehst du zum Beten. Das

ist fiir mich sehr stark.” (9).

J. S.: ,Hattest du das auch schon mal im Therapiekontext, so ein Reinigungsritual 7*.

M. H.: ,Nein!*.

J. S.:,Nein, das ist wirklich so was aus deiner Biographie?*.

% Zur Kontinuititsherstellung in Erzihlungen und wie diese in die narrative biografische Konstruktion eingefiigt
werden, siehe Gabriele Lucius-Hoehne/Arnulf Deppermann, 2004, 57 ff.

227



M. H: ,Ja das ist, wiirde ich sagen, was ich davon iibernehme im Alltag, ist, dass ich jeden
Abend meine Fiile wasche, bevor ich ins Bett gehe, ich wiirde sagen es fehlt mir was, wenn ich

es nicht mache.* (9).

Auch in diesem Ritual ldsst sich die Dreischrittigkeit aufzeigen. Der Interviewte selbst redet von
einer starken Trennung des Vorher und des Nachher: Die Motivation wird geklért, dann kommt
die eigentliche Reinigung, die dreimalige Waschung als Phase der Wandlung, Veridnderung und
am Schluss wird aus der veridnderten, gelduterten Position heraus gebetet. Moses El Hur kann
Verbindungslinien zwischen seinem heutigen Privatbereich und dem, was er aus seiner Kindheit
mitbringt, ziehen. Es fillt ihm jedoch schwer, den Therapiekontext, in dem er ja auch mit Ritua-
len arbeitet, mit zu integrieren. Fast scheint es so, als wiirden die Rituale, die er in seiner thera-
peutischen Arbeit anwendet, als Rituale fiir andere auf einer anderen Ebene passieren als die
Rituale, die er selbst fiir sich initiiert und von seiner Biographie her auf sein Leben iibertragt.
Dennoch gibt es einen unmittelbaren Zusammenhang, den er beim Erzédhlen auch andeutet. So
berichtet er von einem Trennungsritual, das er fiir ein Paar initiiert hat. Der Impuls kam bei ihm
durch ein Ritual, das er von Hochzeiten in seiner Heimat kennt. Auf die Frage hin, was bei der
Arbeit mit Ritualen entsteht, sagt er, er habe das Gefiihl, dass der Raum kleiner wird, als ob es
eine Grenze gibe zwischen dem, was im Augenblick passiert und dem, was drauflen stattfindet.
Bei ihm 16se das manchmal Hautschaudern und tiefe Gefiihle aus. Interessant ist die Verkniip-
fung seiner eigenen Intuition mit dem, was im Therapieprozess und/oder wihrend eines Rituals

geschieht.

,Aber das ist das Interessante, wenn du spiirst, dass die Bereitschaft da ist, fillt dir auch sofort
wieder was ein. Aber wenn du nichts spiirst, denkst du, ne® das gehort nicht hierhin, das mache
ich nicht. Also das ist so, wenn ich das metaphorisch beschreiben wiirde, es ist als ob ich irgend-
etwas habe, wovon ich wenig habe und ich kann groBziigig sein, aber nur, wenn es dann Anwen-
dung findet. Ich schmeif3e ja auch nicht ... — eh - Diamanten ins Wasser, damit die riiber sprin-
gen oder sowas. Das kann man auch mit einem normalen Stein tun. Also es ist etwas Wertvolles
und so muss es auch behandelt werden.* (15). Fiir ihn ist also deutlich, dass Rituale etwas Kost-
bares und Wertvolles sind und darum wie Diamanten®” behandelt werden sollten. Basis und

grundlegendes Handwerkszeug fiir seine Arbeit ist die Intuition, die er mitbringt, und das Ernst-

495 7um Einsatz von Metaphern, besonders zu der Anschaulichkeit, Pragnanz und Evidenz, die sie bewirken, siche

George Lakoff/Mark Johnson, 1998.

228



nehmen seines eigenen Gefiihls bzw. dessen, was er auf den verschiedenen Ebenen spiirt. An
einer Stelle spricht er von der Intuitvention, d.h. Rituale sind fiir ihn Zusammenspiel von Intuiti-
on und Intervention. Er wendet sich gegen die allgemeine Vermarktung von Ubungen, die man
als Rituale irgendwo kaufen kann, und auch gegen die Idee, Rituale konne man planen. Hier re-
feriert er stark auf Parameter 1. Rituale entstehen seines Erachtens aus einem bestimmten Mo-

ment heraus, in einem bestimmten Augenblick und dann ist in dem Moment Zeit fiir sie.

Die Frage nach Wundern bringt ihn ins Stottern, dann bringt er eine eigene Kategorisierung®®
ins Spiel, die beim Reflektieren und Weiterdenken weitreichende Folgen hat. Er verbindet das
Wort verwundern etymologisch mit dem Wort verwunden, zieht aber keinerlei Schliisse aus die-
ser Verbindung. Indem er es allerdings benennt, macht er eine Tiir zu Vermutungen und Speku-
lationen auf. ,.... ich finde es auch lustig, dass das Wort verwundert sehr nah ist an verwundet.
Mich verwundert, was es alles gibt. Was es alles gibt und was alles machbar ist, das verwundert
mich manchmal ..“ (21). Ob er eine gewisse Erfahrung mit der eigenen Verwun-
dung/Verwundbarkeit mitbringt, ob er einfach nur mit den Woértern spielt, ob er das Wunder der

Verwundbarkeit in den Raum bringen will, liel} er offen.

Der Aspekt der Transzendenz wird von ihm nicht explizit benannt, dennoch gibt es bestimmte
AuBerungen, die in die Richtung einer anderen Dimension weisen. Nachdem er sich zunichst
weigert, meine Frage nach dem Eigenen, das sich wihrend eines Rituals entwickelt, zu beant-

worten, kommt er dann doch noch zu einer Antwort:

M. H.: ,,Ich hab“ das Gefiihl, dass der Raum kleiner wird. Als ob es eine Grenze gébe zwischen
dem, was im Augenblick passiert und dem, was drauen stattfindet. Das kann manchmal Haut-
schaudern oder tiefe Gefiihle auslosen.*.

J. S.: ,,Was versprichst du dir davon, dass du mit Ritualen arbeitest?*.

M. H.: ,Dass es wirkt, (-) dass ich, ... dass die Leute auf eine andere Ebene kommen. (12).

4% 7ur Kategorisierung als Kernoperation der Deskription iiberhaupt und deren Konsequenzen fiir die Interpretation
sieche George Lakoff/Mark Johnson, 1998 und Elizabeth Couper-Kuhlen/Bernd Kortmann, 2000.

229



Wenn er davon spricht, dass der Raum kleiner wird, ist das ein Reden in Metaphern. Es lédsst die
Assoziation der Begrenzung, der Konzentration, der Prisenz und Intensitdt ebenso zu wie die
Frage nach der inneren Erweiterung: Ist das Gefiihl des verkleinerten Raumes deshalb so stark,
weil die innere Erweiterung so stark ist? Oder wird der Raum so klein, weil Erfahrungen, Emp-
findungen etc. so existentiell auf dichtem Raum fiir eine starke innerliche Verdichtung sprechen?
Wofiir stehen das Hautschaudern und die tiefen Gefiihle? Eine andere Ebene wird angesprochen,
ohne dass Transzendenz oder das Gottliche, der Kosmos oder das, was iiber uns hinausweist,

benannt werden.

Interessant ist auch seine Perspektive zu geschlechtsspezifischen Aspekten. Mit einem Mann
kann er sich gut vorstellen, ihn als Teil eines midnnlichen Rituals in den Arm zu nehmen. Fiir ihn
selbst gibt es als Therapeuten eine Schamgrenze, wenn er mit Frauen arbeiten soll, die Beriih-
rungsdngste haben. Da wiinscht er sich dann eine Kollegin, die das macht. Hier nimmt er stark

seine Grenzen wabhr.

8.9.3. Fazit

Moses El Hur ist der Therapeut, der gern Geschichten erzihlt, der sich selbst wichtig nimmt**’
und der gern die Ebenen wechselt. Er hat damit einen starken Schwerpunkt auf Parameter 4. Das
Wechseln der Ebenen bringt auf der einen Seite eine gewisse Leichtigkeit in das Gesprich und
die ganze Atmosphire, auf der anderen Seite stiftet es aber auch Verwirrung und verlangt weite-
re Reflexion und Auseinandersetzung. So bleibt seine eigentliche Position zum Thema ,,Ge-
schlechtsspezifik* offen. Auf der einen Seite stellt er sich als jemanden dar, der Rituale nicht
unter der geschlechtsspezifischen Brille betrachten will, auf der anderen Seite hat er viele Ideen
und Gedanken, Geschichten aus der Heimat zu diesem Thema, die durchaus einen spezifischen
Beitrag zur Genderdiskussion liefern. Interessant schien der Interviewerin der Aspekt, dass be-
stimmte frauenspezifische Rituale in seinem Heimatland selbstverstindlich verbreitet und be-

kannt sind und ihre Legitimation haben.

Es ist die Besonderheit dieses Experten, dass er in Geschichten und Bildern seine Gedanken

transportiert. Er ist iberzeugt von der Kraft der Rituale, nach der intensiveren Beschiftigung mit

7 Auf die Frage, welche Werte seine Arbeit mit Ritualen beeinflussen, antwortete er: ,,Also, die Werte, das bin ich

[...]“ (5).

230



ihm in diesem Interview wirkt es so, als habe er Rituale zu einem Teil seiner selbst und zugleich
zum Teil seiner therapeutischen Interventionsmoglichkeiten gemacht, allerdings nie, ohne Intui-
tion und die Ressource seiner eigenen Wahrnehmungsfihigkeit zu nutzen — ein sehr spannendes

Interview.

8.10. Interview 10: Anita Behrends

,Also fiir mich ist es so, dass es Dinge gibt, die kann ich nicht in Worte fassen, die kann ich
nicht erkldren, die muss ich tun, es niitzt nichts, mit den Menschen dariiber zu reden, sie miissen
es erfahren ... und dass das eine Handlung ist, wo ich die Menschen mit einbeziehe und wo sie
nicht mit dem Kopf was verstehen, sondern mit dem Korper was erfahren und ich auch immer so

fiir mich in meiner Rolle merke, dass mich das ein Stiick entlastet ...*“ (Anita Behrends, 4).

8.10.1. Personliche Eindriicke

Das Interview mit Anita Behrends fand in einem Café eines Kurhauses in ithrem Dorf statt. Sie
ist Pfarrerin in einem etwas grofleren Dorf und es war im Vorfeld nicht leicht, einen Termin mit
ihr abzusprechen. Ich kannte sie schon von diversen Aktivitdten in der Kirche, hatte sie aber zur

Zeit des Interviews einige Jahre nicht gesehen.

Ihr Leben ist sehr strukturiert und zwischen Familienarbeit und Pfarrstelle wirkt sie wie ein Pen-
del, das ruhig und stetig im Gleichmal} hin und her schwingt. Die Atmosphire war teilweise et-
was unruhig, da um uns herum noch Musik spielte und auch sonst ein recht hoher Larmpegel
bestand. Wir unterhielten uns jedoch sehr angeregt und es gab im Kontakt mit ihr ein starkes
Gefiihl von Struktur und Ordnung, das sie teilweise selbst durch ihre Art, Dinge anzusprechen,
vermittelte. Manchmal fragte ich mich, wo ihre Emotionen bleiben, da sie auch bei den anriih-
rendsten und bewegendsten Momenten sehr niichtern blieb; es gelang ihr, Emotionales detailliert
zu beschreiben, ohne selbst besonders emotional engagiert zu sein. Manchmal {iberraschte sie
mich mit Antworten, die ich nicht erwartet hiitte — insgesamt ein spannendes und inspirierendes

Interview.

231



8.10.2. Schwerpunkte

Ein Ritual ist fiir Anita Behrends eine Handlung, die nicht gedeutet wird, die im Vollzug eine
Wirkung entfaltet, die immer unverindert ist und wiederkehrend. Sie arbeitet als Pfarrerin sehr
gern und viel mit Ritualen und ist der festen Uberzeugung, dass Rituale besonders in der ge-
meindlichen Gruppenarbeit von unschitzbarem Wert sind: Sie strukturieren die Zusammenkiinf-
te und sie sind auch hilfreich, um deutlich zu machen, wer die Leitung hat. Da fiir sie der Wert
der Rituale in der Wiederholbarkeit liegt, bezieht sie sich auf Rituale aus der christlichen Tradi-
tion: ,,Und da ist es, wenn es um Abschied geht, um Loslassen, Segen, Heilung, bei Krankenbe-
suchen und das hat was damit zu tun, auch mit der Arbeit, die ich sonst mache, dass ich mich
auch christlicher Rituale und Segenshandlungen bediene oder die mache einfach, um deutlich zu
machen, woher ich komme, wer ich bin, bei alten Menschen oder bei Menschen, die sich mit
einem Problem an die Pfarrerin oder den Pfarrer wenden und nicht zum Therapeuten gehen oder
noch nicht zum Therapeuten gehen, die erwarten auch etwas anderes von mir, als von Therapeut
oder Therapeutin. Also ein Ritual ist fiir mich auch, mit den Menschen zu beten. Wobei da bei
manchen die Hemmschwelle sehr hoch ist und ich meine eigene dann iiberwinde und sage, ich

finde das aber gut jetzt und ich mach das oder ich biete es an.* (3).

Anita Behrends ist es ein Anliegen, deutlich zu machen, woher sie kommt und wer sie ist — hier
finden wir einen starken Verweis auf den Parameter 4. Sie bezieht sich auf ihre christlichen
Wurzeln und kann diese auch fiir die Arbeit mit Ritualen nutzbar machen. Ihr ist es wichtig, ihr
Selbstverstindnis als Pfarrerin deutlich zu zeigen. Indem sie mit den Menschen betet, bietet sie
sich als Pfarrerin, gerade in der Gegeniiberstellung zu Therapeuten an. Hier nimmt sie ihre eige-
ne Agency®® ganz ernst und iibernimmt die Verantwortung fiir die Initiierung des Gebets. Zu
den Ritualen ist sie gekommen, weil es fiir sie Dinge gibt, die nicht in Worte zu fassen sind. Sie
legt groBen Wert auf Selbst-Erfahrung und betont den Unterschied. ,,Es ist etwas anderes, ob ich
sage du stehst unter Gottes Segen oder ob ich dem die Hénde auflege und sage: Gott ist fiir dich.
Das ist einfach ein Erleben, das andere ist ... . Und dass das eine Handlung ist, wo ich die Men-
schen mit einbeziehe und wo sie nicht mit dem Kopf was verstehen, sondern mit dem Korper
was erfahren und ich auch immer so fiir mich in meiner Rolle merke, dass mich das ein Stiick

entlastet. Dass nicht ich diejenige bin, die jetzt hier Probleme 16sen muss, Heil schaffen, was

4% Zur Agency, also zur Frage, wie die Erzihlerin ihre Handlungsmoglichkeiten und Handlungsinitiative im Blick
auf die Ereignisse ihres Lebens linguistisch konstruiert, s. Michael Bamberg, 1999; Jiirgen Straub; 1999. Es geht vor
allem um das Selbstverstidndnis der Protagonistin, als Handelnde bestimmte Prozesse aktiv mitzugestalten.

232



weil} ich was, sondern dass ich mich sowohl mit meinen Bitten, Sorgen, Problemen mich an Gott
wenden kann und auch einfach so die Hoffnung auf Gottes gutes Wirken an die Menschen wei-
tergeben kann. Ohne dass ich jetzt als Pfarrerin ein Problem 16sen konnte oder miisste.” (15). Die
Kategorie des Tuns auf den verschiedenen Ebenen, das Abgeben, die Erfahrung auf der korperli-
chen Ebene, die klare Bezugnahme auf Gott, all das entlastet die Interviewte. Sie weil}, dass sie
als Pfarrerin bestimmte Probleme nicht 16sen kann oder muss, kann das aber augenscheinlich nur
so entspannt formulieren, da sie die Hoffnung auf Gottes gutes Wirken mitbringt und auch an
andere Menschen weitergeben kann. Sie bezieht die Erfahrungsebene auf das, was mit dem Kopf
nicht fassbar ist, auf die Erfahrung, dass Gottes Wirken seine eigenen Kreise zieht, auf Wegen,
die sie nicht fasst, und die sie auch nicht machen muss. Sie glaubt an die Wirkungskraft der Ri-
tuale, da sie selbst erfahren hat, dass es fiir die Menschen ein anderes Erleben ist, sich in ein Ri-

tual zu begeben als nur im Gesprich zu sein.

Ihre Zielgruppe sind Kinder und kranke, verwirrte Menschen. Besonders Rituale, in denen Ein-
zelne gewiirdigt und wertgeschitzt werden, liegen ihr am Herzen, da sie in den Ritualen dem
Gegeniiber Wertschidtzung und Anerkennung vermitteln kann, ohne die professionelle Distanz zu
verlieren. ,,Also, da hab‘ ich auch schon Dinge gemacht, ja, Wertschitzungsrituale wiirde ich das
nennen, also etwas, das jetzt so andere Leute stark macht und ihnen mitteilt, was man an ihnen
schitzt, aber so, dass ich denen nicht sagen muss, tu das und dies, sondern dass das eben einen
Rahmen, eine Form kriegt, so dass das auch ein Stiick Distanz ermoglicht. Also das gehort fiir
mich auch zu den Werten, dass das nicht so in die Intimitit rein geht wie in der Zweierbezie-
hung, sondern dass ich ein Stiick Distanz schaffe, wo klar ist, ich bin jetzt nicht deine beste
Freundin, wenn ich das jetzt mit dir mache, sondern ich bin in einem Amt, in einer Funktion.*
(6). Amt und Funktion sind fiir Anita Behrends wichtige Werte, die sich als roter Faden durch
das Interview ziehen — ein weiterer Verweis auf Parameter 4. Gerade weil Rituale fiir sie etwas
mit ihren eigenen Grenzerfahrungen zu tun haben, wigt sie ganz genau ab, wann der Einsatz
eines Rituals fiir sie oder die betreffende Person, mit der sie es jeweils zu tun hat, sinnvoll und
anmessen ist. Sie macht die Erfahrung, dass sie mit spirituellen Angeboten anlisslich einer Tren-
nung oder Scheidung sehr vorsichtig ist. So hat sie noch nie ein Trennungsritual gestaltet, aber
schon vielen Menschen bei der ganz praktischen Bewiltigung der Aufteilung des Hausrats oder
dhnlicher Fragen geholfen. Sie erklért sich das damit, dass sie in Zweiergespriachen eher der zu-
riickhaltende und vorsichtige Typ ist. In Gruppen hingegen fillt es ihr leichter, Rituale zu insze-
nieren, vorzuschlagen. So beschreibt sie das Abschiedsritual, das sie schon ofter in Trauergrup-

pen initiierte, als eine wunderbare Moglichkeit, sich noch mal nahe zu sein, um dann auch gut

233



auseinandergehen zu konnen. Im Ritual wird fiir sie die Beziehung in einen grofleren Rahmen
gestellt und in Verbindung mit Gott gesetzt. Sie ist sich der anderen Wirkkraft, die sich dann
breit macht, sehr bewusst und sie will das, was sich dort miteinander verbindet und triagt, be-

wusst machen, als Gott benennen und spiirbar werden lassen.

Immer wieder erwihnt sie Ordnung und Struktur als wesentliche Stiitzen fiir ithre Arbeit. Rituale
helfen ihr dabei und lassen sie klar sein, was sie macht, in welcher Rolle und warum. Gleichzei-
tig ist die Komponente der Leiblichkeit wichtig. Auf meine Frage, was fehlen wiirde, wenn es
keine Rituale in seelsorglichen Zusammenhingen giibe, sagt sie: ,,Jetzt zu sagen, Gott wiirde
fehlen, wire ein bisschen platt, aber ich denke in einem Ritual wird die Leiblichkeit mit einbezo-
gen, dass wir nicht nur mit unserem Verstand iiber Gott reden und verstehen, sondern dass die
Leiblichkeit mit einbezogen wird. Dass ich mich bewege, dass ich wo hingehe, mich hinstelle,
dass ich eine Beriihrung erlebe, ja dass ich beriihrt werde und zwar nicht nur durch Worte, die
einen berithren konnen oder nicht, sondern, dass ich das auch korperlich erlebe. Und ich denke,
dass das eine Ebene ist, wo Gott wirkt, die hoher ist als unsere Vernunft. Viele Leute horen ja
auch gar nicht mehr, da kann man sich den Mund fusselig reden, und dass dann das Tun, das
Handeln ganz andere Rdume aufschlieft. (15). Mit dem Aufschlieen anderer Rdume durch das
rituelle Handeln ist die Korperlichkeit gemeint. Interessant, dass die Ebene der Korperlichkeit
ganz selbstverstandlich mit Gottes Wirken in Verbindung gebracht wird. Aufgrund der Erfah-
rungen, die Menschen in Ritualen machen, 6ffnen sich fiir sie neue Raume. Anita Behrends weif}
zu berichten, dass sich Ritualerfahrungen mit ihr in speziellen Kontexten (Trauerseminar oder

andere Gruppenerfahrung) auf den Besuch im Gottesdienst positiv auswirken.

Uberwiegend beziehen sich ihre Erfahrungen auf Frauen, die sie in der Regel als offener, schnel-
ler bereit, sich einzulassen und sich anzuvertrauen, empfindet. Jedoch fillt es ihr schwer, ge-
schlechtsspezifische Unterschiede zu benennen bzw. sie berichtet von ihren rituellen Handlungen
wie Segnen, Beten, Seile im Raun auslegen, Dinge aufschreiben, Verbrennen von Gegenstinden

und/oder Zetteln etc. als geschlechtsunabhéngigen Aktionen.

Eines der wichtigsten Wunder ist fiir sie, dass Menschen ihre eigenen Prozesse durchleben,
manchmal auch auf wunderliche Art und Weise den Knoten platzen lassen oder enorme Er-
kenntnisse haben, nachdem sie den Kontakt zu ihr hatten. Sie vermutet in diesem Fall auch gott-
liche Krifte, die am Werk sind. Zugleich beméngelt sie die Gleichgiiltigkeit und das Unwissen

Vieler gegeniiber der christlichen Tradition: ,,Mich wundert, dass viele Menschen in ithrem All-

234



tag fast gar keine Rituale mehr benutzen und haben, so was Religion angeht, und dass ich das
kleine Einmaleins des Tischgebetes mit ihnen buchstabieren miisste, das wundert mich oft. Dass
die, auch wenn ich die frage, weil gerade bei Taufgesprichen, wenn sie spiter ihr Kind christlich
erziehen, was stellen Sie sich darunter vor? Da ist irgendwie gar nichts, die konnen damit gar
nichts anfangen, auch wenn ich es in andere Worte fasse. Es kommt schlicht Religion nicht rii-
ber.“ (22). Dass Rituale einen wesentlichen Beitrag zum Erfahren und Vermitteln von Religion
leisten konnen, ist Anita Behrends feste Uberzeugung. Ebenso wiinscht sie sich Rituale fiir Din-
ge, die sie bisher noch nicht ritualisiert hat, z.B. so eine umstrittene Angelegenheit wie einen
Exorzismus oder etwas allgemeiner formuliert die Austreibung von bosen Geistern: Gerade in
Bezug auf Menschen, die schon viele Therapieerfahrungen gemacht haben und psychisch krank
oder besetzt sind, sollten Rituale entwickelt werden, die ihnen helfen, im Loslassen und Abgeben
Macht und Kontrolle iiber ihre machtlose Situation zu gewinnen. Rituale konnten diesen Men-

schen helfen, auf eine andere Ebene zu kommen, um die bosen Geister wegzuschicken.

8.10.3. Fazit

Anita Behrends ist die, die den Raum 6ffnet und Strukturen schafft, in denen Gott erfahrbar wer-
den kann. Sie ist von der Wirkkraft der Rituale iiberzeugt und die Kategorie dieser Wirkkraft
sieht sie fast immer dort, wo der Rahmen schon abgesteckt ist. Sie gibt sich deutlich als in der
christlichen Religion verwurzelt zu erkennen und hat in Bezug auf die Kraft, die sich entfaltet,
die eindeutige Position, dass Gott in jedem Ritual mit einbezogen werden sollte. Sie empfindet
das als Entlastung: Gott entfaltet eigene Wirksamkeit, gibt den Menschen auch Trost und Kraft

auf Wegen, die sie nicht gestaltet und verantwortet.

8.11. Interview 11: Anna Ross-Malve

»Wenn es Rituale nicht gibe in der Therapie, dann wiirde der Psychotherapie das wichtigste
Element fehlen, weil die Psychotherapie stellt ja die Verbindung her, putzt ja sozusagen die Ka-

nile, dass der Mensch zu seinem hoheren Selbst findet, das ist in meinen Augen nichts anderes

als zu Gott oder seinem gottlichen Anteil ...“ (Anna Ross-Malve, 16).

235



8.11.1. Personliche Eindriicke

Das Gespriach mit Anna Ross-Malve fand bei ihr zuhause im Wohnzimmer statt. Sie ist seit ihrer
Kindheit gelihmt und sitzt im Rollstuhl. Sie arbeitet seit {iber 20 Jahren als Therapeutin in eige-
ner Praxis. Ich empfand eine angenehme Dichte im Sprechen mit ihr und erfuhr Vieles ganz neu,
obwohl ich sie vorher schon kannte. Erstaunlich war ihre Antwort auf die Frage, worliber wir
nicht gesprochen haben, dass sie die religiosen Rituale stirker einbezogen hitte. Dagegen emp-
fand ich das Gespriach mit ihr als sehr um Religion und Spiritualitit kreisend: Sie war immer
bemiiht, deutlich zu machen, dass sie aus ihrer géttlichen Verbindung heraus arbeitet und andere
dabei begleiten will. Einige Male gab es Unstimmigkeiten. Sie wurde dann schnell ungeduldig,
wollte meine Frage richtig verstehen oder gab deutlich zum Ausdruck, dass sie diese oder jene
Frage nicht so addquat fand; manchmal war es fast so, als bewegten wir uns in unterschiedlichen
Welten oder als erwarte sie von mir, dass ich mich eigentlich in einer anderen Welt bewegen

miisste.

8.11.2. Schwerpunkte

Rituale sind fiir Anna Ross-Malve Mittel, die sie benutzt, um etwas Wirklichkeit werden zu las-
sen, was noch nicht Wirklichkeit ist. Ein Ritual ist ein profanes Handeln, durch das die ,,profane*
Wirklichkeit einen sakralen Charakter bekommt. Begegnet ist sie Ritualen erstmals in der Kir-
che, sowohl in der orthodoxen als auch in der evangelischen Tradition. Konkret ist sie durch die
Gestalttherapieausbildung auf Rituale gestoB3en. Sie glaubt, dass Rituale folgenden Sinn haben:
Es verdndere sich etwas durch @uBlere Aktion, ,,... ich erkenne pl6tzlich innere Wahrheiten und
spreche aus, weil ich mich darauf einlasse. Abendmabhl ist auch so ein profanes Handeln, das

iiber sich hinausweist* (4).

Auf die Frage nach Motiven verkiindet sie einen Glaubenssatz, allerdings in Moglichkeitsform:
,Ich denke, dass ich iiberzeugt bin, dass alles Geschehen, das tief wahr ist, durch Gott gelenkt ist
oder durch eine Beriihrung mit Gott passiert, also diesen Sinnzusammenhang ... ich mochte gern,
dass das, was ich tue, durch meine Berithrung mit dem Glauben an Gottes Lenkung oder die
Verbindung zu Gott geschieht, dass ich das nicht verliere.” (5). Situationen, in denen sich das
Angebot eines Rituals nahe legt, beschreibt sie als sehr bedeutungsvoll: ,,... wo die Worte zu leer

wiren, wo also auch ein Erlebnis und viel Gefiihl und Bedeutungsinhalt fiir den Sinn des Lebens

236



dieser Person mit eingehen, also zum Beispiel, ... dass fiir eine junge Frau, die abgetrieben hat,
das wichtig war, da einen Frieden zu finden.* (7). Sie nutzt die Frage nach Situationen, um ihre
Rolle zu klaren. Akteurinnen sind die jeweiligen Frauen, die Gefiihle und Bedeutungsinhalt aus
Erlebnissen in Form des Rituals giefen. ,,... ich war eigentlich nur Zeugin. Ich hab da gar nichts
bei gemacht, ich bespreche das vorher, aber das Ritual macht dann die Person. Aber ich bin

wichtig als Begleiterin, Unterstiitzerin® (7).

Aus einem ihrer Schwerpunkte in der Arbeit mit traumatisierten Patienten weil} sie zu berichten,
dass die therapeutische Beziehung ihr Ausgangspunkt fiir die Arbeit mit der Angst ist. Hier be-
ginnt fiir sie auch das Feld, wenn etwas schwierig ist. Gerade weil die Widerstidnde entstehen,
wenn Angst vor der Berithrung mit der Tiefe auftaucht, ist sie dafiir, bei der Angst anzusetzen
und dabei zu bleiben. In einer kurzen Passage (15) taucht acht Mal das Wort Angst (in neun Zei-
len) auf. Sie argumentiert von der Angst der Klienten her. Angst und Selbstschutz vor der Beriih-

rung mit der Tiefe gehoren fiir sie zusammen.

Folgende Deutungsmuster (Kategorien) aus Kapitel 6.1. tauchen in diesem Interview auf: Die
Heilung, die sie sehr stark vom Schmerz und von der Schwachheit kommend definiert, das Los-
lassen/der Konigsweg, auf dem ihr besonders die Frage nach dem Schutz wichtig ist, das Unbe-
wusste mit Schwerpunkt auf der Kraft der Symbole und Metaphern und das iiber uns Hinauswei-
sende, das ihrer Meinung nach mit eigenen Worten nicht zu beschreiben sei. Ahnlich wie bei
Interview 10 steht auch hier die Kreativitit sehr am Rand. Das Wort ,,kreativ benutzt sie einmal
im Zusammenhang mit dem ,,therapeutischen Aufschreiben® (z. B. in Briefform an ein nichtge-
borenes Kind), das ihrer Meinung nach heilsame Wirkung hat, entlastend und kreativ ist. Ebenso
ist auch die Gender-Thematik fiir sie explizit nicht vorhanden. Sie beschreibt, dass sie grofiten-
teils mit Frauen arbeitet, zugleich betont sie aber, dass Minner, die sich auf einen therapeuti-

schen Prozess einlassen, ebenso offen fiir Rituale seien wie Frauen.

Besonders stellt sie die (unter-) stiitzenden Wirkungen von Ritualen in den Vordergrund. Rituale
sollen Festigung und Tradierung ermoglichen, so etwas wie Stabilitdt in der Personlichkeit her-
stellen und den Weg durch die Angst begleiten. Sie beschreibt das Tun im Ritual als profanes
Tun, auch das Sprechen eines Segens, das Bereiten des Grabes, das Lesen eines Abschiedsbrie-
fes. Das Gefiihl, das dann bei ihr und anderen ausgelost wird, ist jedoch nicht profan, sondern
wird von ihr als heilig, erhaben und heilsam beschrieben. Diese Wahrnehmung bezieht sie aus

dem, was die KlientInnen ihr zuriickspiegeln.

237



Auf meine Frage hin, was fehlen wiirde, wenn es keine Rituale in therapeutischen Zusammen-
hingen gibe, antwortet sie von einer Ritualdefinition ausgehend, die an die profane Beschaffen-
heit der Rituale ankniipft. Sie bezeichnet Rituale in diesem Zusammenhang als Gewohnheiten,
die sich in der Therapie entwickeln und die eingehalten werden. Sie hilt bestimmte Grenzen ein,
die zu diesen Gewohnheiten dazugehoren, sitzt immer auf dem gleichen Stuhl, schaut zum
Schluss auf die Uhr. Anna Ross-Malve spricht in diesem Zusammenhang von Ritualen, die Si-
cherheit geben. Erst auf meine Nachfrage hin bezieht sie sich auf ,,hohere Rituale®. Das wich-
tigste Element wiirde der Psychotherapie fehlen, ndmlich die Verbindung zum hoheren Selbst, zu
Gott oder gottlichem Anteil, so Anna Ross-Malve. In der Therapie geht es darum, dass Men-
schen sich als Teil Gottes begreifen, sich auch von Gott geleitet fiihlen, das haben sie ihrer Mei-
nung nach komplett verloren. ,,... das ist ja die Krankheit ... wenn der Therapeut es nicht schafft,
das wieder herzustellen, dann fehlt der Therapie etwas ...“. Die gottliche Verbindung wird der
Krankheit, diese Verbindung nicht zu spiiren, gegeniibergestellt — hier findet sich eine Referenz

zum ersten Parameter wie zum vierten.

Die Wirkungsrichtung der Rituale ist stiitzend. Rituale sollen Festigung und Tradierung moglich
machen und dazu beitragen, so etwas wie Stabilitiit in der Personlichkeit herzustellen — hier refe-
riert sie auf den 3. Parameter. Die KlientInnen gewohnen sich an viele, in der Therapie als hilf-
reich erfahrene Rituale und behalten diese bei, weil sie ihnen geholfen haben. So ist zum
Beispiel das Aufschreiben dessen, was sie beschiftigt hat, ein wichtiges Ritual mit heilender,
entlastender Wirkung. Es hinterldsst das Gefiihl, dass man sich selber retten kann. ,,Weif3t du, als
Kind hat mich viel gewundert, wenn jetzt heute was passiert, dann wundert es mich nicht mehr,
weil, wenn etwas passiert, was iiber mich hinausgeht, dann wundert es mich nicht mehr, das bes-

titigt nur, dass solche Beziehungen und Wirkungen existieren.” (21).

Anna Ross-Malve ist es wichtig, ihre Verbindung zu Gott auszudriicken und ihre spirituelle Ver-
ankerung deutlich zu machen. Sie will zeigen, wie sehr sie davon beeinflusst ist und wie sehr
diese spirituelle Verankerung zu ihrem eigenen Weg dazu gehort. Am Schluss des Interviews
wird noch mal die Definitionsverwirrung hinsichtlich des Ritualbegriffs deutlich. Sie unterschei-
det zwischen religiosen Ritualen, solchen, die die Interviewerin aus der Rolle der Pastorin doch
eigentlich interessieren sollten, und therapeutischen Ritualen. Und das Ritual, das ihr nichstes
sein wird, leitet sie ein mit der Bemerkung, das sei ,,... so ein Alltagsritual.” (23). Was sie dann

erzihlt, klingt tiber den Alltag hinausweisend, poetisch und sinnlich. Sie schafft es in diesem

238



Ritual, wieder Anschluss an ihre Umwelt zu finden und bestétigt dann ganz zum Schluss noch

einmal selbst: ,,DAS ist mein Ritual.” (23).

8.11.3. Fazit

Anna Ross-Malve gehort zu der Gruppe der Expertlnnen, die Rituale nicht eindeutig definiert,
bzw. verschiedene Vorstellungen und Definitionen von Ritual mitbringt. Einerseits definiert sie
ganz klar, Ritual sei ein Mittel, das eingesetzt wird um Wirklichkeit herzustellen. Andererseits
spricht sie von Wiederholungen und festen routinierten Abldufen, die fehlen wiirden, wenn es
keine Rituale mehr gébe. Eine dritte Definition des Rituals bezieht sie auf kirchliche Zusammen-
hinge und spricht von religiosen Ritualen, die sie an meiner Rolle als Pastorin festmacht. Anna
Ross-Malve ist die Therapeutin, die in die (auch eigene) Angst hineingeht, die Verbindung mit
Gott als Quelle ihrer Arbeit sieht und das Getrenntsein von Gott als Krankheit. Die Beriihrung
mit dem Gottlichen, die Offnung fiir eine Tiefe und ein Sich-Beriithren-Lassen von dieser Tiefe
ist fiir Anna Ross-Malve Motor und Beweggrund fiir ihre Arbeit als Therapeutin. Die Arbeit mit
Ritualen ist Teil dieser Arbeit sowohl als vertrauensbildende Grundlage (Rituale als routinierte
Abldufe) als auch als Verbindungsstiick zum Gottlichen. Das ist fiir Anna Ross-Malve wesent-

lich: dass der Mensch zu seinem hoheren Selbst, fiir sie synonym mit Gott, findet.

239



9. Auswertung der Interviews und Reflexion

9.1. Auswertungsmatrix

Im Folgenden wird eine Matrix dargestellt, die sich im Felderschema von Kategorien und Para-

metern ergibt. Im Prozess der Entwicklung und des Ausfiillens dieser Tabelle entstanden immer

wieder neue Aspekte, neue Sichtweisen und Blickrichtungen auf das Ritual. Diese Matrix eroff-

net so die Moglichkeit, den unterschiedlichen Zugéngen zu Ritualen und ihren vielschichtigen

Phinomenen mit dem Ziel einer weiterzuentwickelnden Ritualtheorie ndher zu kommen.

Tabelle 2:

Auswertungsmatrix mit Beispielzitaten aus den Antworten — z.B. (21) — der Interviewten

Parameter

Kategorien

Rahmen
und
Setting

Vorgehen und
Struktur
(Form)

Auswirkungen
auf Korper und
Seele

Berufliches Selbst-
verstandnis
(Berufung)

I. Heilungs-
bilder

1.1. Schmerz

Schiitze (21): ,,Es
wundert mich, wie
schwer und
schmerzhaft die
einfachsten Dinge
sind.« **

El Hur (9): ,,Wa-
schung vor dem
Beten trennt das

Vorher und das
Nachher.*

Merz (22): ,,In
Korperarbeit habe
ich gelernt,
Schmerz zu begrii-
Ben. Manchmal ist
so etwas nicht
zugénglich.

Biilow (15): ,,Mein
Schmerz richtet sich auf
Nihe und Distanz. Ich
mochte so mit seiner
Rolle umgehen, dass ich
Begleiter, nicht Betrof-
fener bin.*

L.2. Heilung

Biilow (6): ,,Ich hab*

eine Gruppe von
Ehrenamtlichen, die
haben keine Bin-
dung mehr an Kir-
che, aber Bindung
zu Heilung.*

Ross-Malve (20):
,,Das Aufschreiben
hat eine heilende
Wirkung.*

Behrends (19):
,,Wo die Rituale
den Prozess der
Einzelnen unter-
stiitzen, sind sie
heilend, nicht alles
wird heil, aber
befreiend.**"”

Biilow (11): ,,Da, wo
ich nicht damit gerech-
net habe, ist oft die
grofte Heilungschance.
Wenn man es rein du-
Berlich nicht heilen
kann, dass innerlich was
passiert. Wenn ich da
mitgehe, mitgucke, bin
ich in meinem Element
und oft geht da der Kon-
takt weiter.*

1.3. Losungen

El Hur (4): ,,Ich
komme aus einer
rituellen Gesell-
schaft - Vergleich
von marokkani-

Trost (9): ,,Jedes
Ritual hat eine
Dramaturgie mit
dem Zweck, dass
der Mensch

Merz (12): ,,Mit
Ritualen kann man
auch korperlich
Dinge 16sen.*

Merz (19): ,,Mein Le-
bensthema ist das Lo-
sen. Vielleicht empfinde
ich es darum so, dass

49 Anna Ross-Malve im Interview (8): ,,Wer krank oder geschwicht ist durch ein inneres Kind, muss erst lernen,
sich selbst zu helfen, sich beruhigen zu kénnen.*
%% Sabine Simon im Interview (16): ,Heilung und (Selbst-)vergebung gehoren zusammen und driicken sich im Kor-

per aus.*

240




schem Ritual mit
Beichte/ Erlosung.

nachher verwan-
delt ist.

Rituale 16sen.*

Merz (22): ,,Wider-
stidnde zeigen sich

Wende (12): ,,Vie-
le erfahren sich im

Schiitze (12): ,,Ri-
tuale sind der Ko-

Behrends (20): ,,Guten-
Abend-Ritual: Gott

I1.Kéonigsweg oft im Ritual. Wo Gruppenprozess nigsweg ins Un- danken, aber auch an
etwas so ganz ein- zwischen zwei bewusste, sind ihn abgeben; das hab‘
II.1. Ambi- fach aussieht, nichts | Gefiihlen, das ist | eine Hilfe sich ich nicht geschafft.*
zu machen ist. die Ambivalenz, personlich weiter-
valenzen . . . .
Wenn etwas aus mit der Rituale die | zuentwickeln.*
dem Leben verab- | Moglichkeit eroff-
schiedet werden nen, einen anderen
sollte, und es geht | Umgang zu finden.
nicht. Es ist sehr Rituale spielen
wichtig, diese Wi- | eine grof3e Rolle
derstdnde zu akzep- |als Methode, um
tieren.>"" die Belastbarkeit
zu sichern und zu
unterstiitzen. ">
Biilow (17): ,,Ndhe |Biilow (6):,,Ich Behrends (6): ,,Rituale
IL2. Niihe und Distanz, bei agiere, das Gegen- sind Moglichkeit, mit
- Frauen mehr iiber iiber reagiert, dar- Leuten so zu arbeiten,
Kopf steuern.* aus entsteht Ni- dass man sie stdrkt und
he.* ein Stiick Distanz er-
moglicht. Gerade in der
Funktion des Amtes ist
das wichtig.*
Merz (9): ,,Die Na- | Ross-Malve (15): | Ross-Malve (16): | Simon (20): ,,Sich jeden
IL3. Schutz mensgebung im ,2Immer bei der “Rituale geben Tag in einen Schutz zu
- Ritual dient als Angst bleiben, ist | Sicherheit.* hiillen, das erfordert viel
Schutz.* meine Form zu Disziplinierung.*
arbeiten. Offen
aussprechen und
gucken, was kon-
nen sie tun; Selbst-
schutzmecha-
nismen trainieren.‘
Trost (18): ,,Das Trost (19): ,,Im El Hur (10): ,,Im Trost (13): ,,Ich bin ein
IL4. Unbe- .Unbe.wusst.e eroffnet Ritual geschieht Ritual hab‘ ich das .sehr intuiti.ver Mensch,
im Ritual eine Mog- | die bewusste In- Gefiihl, dass der ich kann nicht anders.
wusstes | lichkeit fiir andere | szenierung unbe- | Raum kleiner Besonders bei der Wahl
Rituale bei Frauen | wusster Prozesse.” | wird. Als ob es der Symbole und Meta-
und Ménnern.* eine Grenze gibe |phern kann ich nur den
zwischen dem, Weg tiber das Unbe-

was im Augen-
blick passiert und
dem, was drauflen
stattfindet. Das

wusste gehen.*

01 Anita Behrends im Interview (8): ,,In Gruppen macht mit wer will, auch wenn erst mal Widerstand kommt; in
Zweier- Gesprichen auch vorsichtig.*
392 Rudolf Wende im Interview (23): ,,Ambivalenzen im Lernprozess: Rituale auswéhlen, die dazu passen.*

241




kann manchmal
Hautschaudern
und tiefe Gefiihle
auslosen.*

Merz (5): ,,Vollzug
des Rituals in Grup-

Merz (4): ,,Ritual
ist eine Form be-

Behrends (15):
,»Zu sagen, Gott

Simon (2): ,,Gott ist
Beweggrund und Ziel.

LIG)E I pe macht es zu hei- | wussten Umgangs | wiirde fehlen, wire | Ich will Menschen zu
weisendes |ligem Erlebnis.* mit der anderen ein bisschen platt, |Gott fithren. Gottliche
Dimension (auch | aber die Leiblich- |Ebene ist A und 0.
IIL1. Trans- B.ehrends (5): ,',Fiir bewusster Umgang | keit wird mit ein-
- die Menschen ist es | mit Macht).“*" bezogen. Im Ritual
zendenz | ein anderes Erleben, erleben wir Gott
sich in ein Ritual zu nicht nur im Wort,
begeben, als nur im sondern korper-
Gesprich zu blei- lich. Und das ist
ben.* eine Ebene, wo
Gott wirkt, die
hoher ist als unsere
Vernunft.*
Wende (5): , Kraft- | El Hur (2): ,,Das Behrends (5): Merz(4): ,,Macht ist der
[IL.2. Kraft finden im Ritual ist | Beginnen mit ,Gott entfaltet im | bewusste Umgang mit
- fiir Einzelne im Schutz und Kraft | Ritual eigene der anderen Dimensi-
Gruppenprozess ist wichtig.«” Wirksamkeit und | on.*
ganz wichtig.* gibt den Menschen
auch Kraft und
Trost.*
Behrends (23): El Hur (22): ,.Es
[1L3. Hohere ,,M.ir fehlt qin E.X— wundert mich,.wat‘s
orzismus, ein Ri- |alles machbar ist.
M:ichte tual, um bose
Geister auszutrei-
ben.*
Jung (4): ,,Spiel und | Ross-Malve (13): | Ross-Malve (16): | Wende (4): ,,Ich bin zur
IV. Ver- Kommunikation ,,Jlch wihle Sym- ,Rituale schaffen | Beschiftigung mit Ritu-
’ sind sehr wichtig fiir | bole entsprechend | Verbindung zu alen gekommen, weil
Riickungen | Rituale.* der Sprache des Gott.* mich Korpersprache
Klienten.“ und Handlungsweisen,

IV. 1. Kommu-

nikation

nonverbaler Kommu-
nikation interessieren;
auch Musik, eine gute
Moglichkeit, sich etwas
mitzuteilen, aus der
Sprache rauszugehen, so

503

Selbst findet.

Anna Ross-Malve im Interview (16): ,,Therapie stellt die Verbindung her, dass der Mensch zu seinem hoheren

504 Gesine Trost im Interview (5): ,,Ein Ritual ist die Moglichkeit, ndher an das eigene oder gemeinsame Geheimnis
zu kommen. Jeder Mensch ist Gottes Kind, hat also auch ein Geheimnis in sich, das nie auf irgendeine Art fassbar
ist. Dieses letzte Geheimnis, das ist fiir mich das Zentrum meines Berufes und meiner Arbeit.*

395 Moses El Hur im Interview (2): ,,Ich hinge mir bestimmte Amulette oder Symbole um, die fiir mich Kraft dar-
stellen oder Hilfe oder Schutz.*

242




wie Rituale.*
Wiist (16): ,,Der Ross-Malve (20): Schiitze (13): ,,Als The-
IV.2. Krea- Zugang zum Selbst |,,Das Aufschreiben rapeutin handele ich und
- als Wesentliches ist eine Dialog- versuche die Klienten in
tivitit von Ritualen und form mit heilender ihrer eigenen Kreativitit
damit der Zugang Wirkung, entlas- zu férdern und zu unter-
zur Kreativitit wiir- | tend und kreativ.* stiitzen.«%
de fehlen, wenn es
keine Rituale gibe.*
El Hur (15): ,,Wenn | El Hur (23): ,,Ri- |Jung (10): ,,Im Merz (3): ,,Ich verlasse
IV. 3. Intuition ich die Bereitschaft | tuale sind Intuiti- | Ritual liegt die mich auf meine Intuiti-
T von meinem Gegen- | on/ Intuitvention; | Intuition und die on, mache das als Per-
iber spiire, fillt mir | man kann sie nicht | Kraft. Im Verlauf |son mit meinem Leben
was zu Ritual ein.“ | planen oder so.* des Rituals ge- und meiner Wahrneh-
schieht ein Offnen, mung, ich spiele da als
das die Bedeutung | Person eine grof3e Rolle,
und Sinn und Kraft | manchmal machen die
fiir das, was spiter | Rituale auch was mit
kommt, beinhal- mir.«>"’
tet.*
Jung (14): ,,Erwar- | Wiist (14): ,,The- Simon (3): ,,Selbstver-
IV.4. Eigen- tungen und Wiin- rapie und die Ar- standnis der Begleiterin
o sche der Klienten beit mit Ritualen und Eigenverantwor-
verantwortung | sind wichtig. Pro- hat nichts mit Ma- tung der Klienten geho-
zesse gehen eigenen | gie zu tun. Die ren eng zusammen.* **°
Gang. Jeder entwi- | Leute miissen
ckelt sein eigenes selbst was ma-
Ritual.* chen.”

9.2. Kurzcharakterisierung der ExpertInnen und ihres Ritualezugangs

Im Folgenden findet sich eine Tabelle mit Kurzbeschreibungen der Expertlnnen, ein Auswer-
tungsergebnis der Interviews nach erfolgter texthermeneutischer Analyse. Spalte 2 zeigt eine
kurze Charakterisierung ihrer Haltungen, Einstellungen und Uberzeugungen im Kontext der the-

rapeutischen/seelsorglichen Anwendung von Ritualen, die in Kapitel 8. herausgearbeitet sind.

306 Gesine Trost im Interview (13): ,,Gerade bei der Wahl von Symbolen und Metaphern vertraue ich auf meine
Intuition. Ich lasse mich von den Leuten fiihren.*

307 Moses El Hur im Interview (8): ,,Wenn ich das Gefiihl habe, das wird nichts, dann mache ich es nicht. Das hat
nichts mit Wissen, sondern mit meinem Spiiren zu tun.*

5% Anna Ross-Malve: ,,Ich bespreche das vorher, aber die Person macht dann das Ritual. Nur erfahrene Klienten
machen das Initiieren von Ritualen. Sie brauchen dazu eine Begleiterin, der sie sagen konnen: Ich mochte das gern
so und so machen.*

243



Spalte 3 gibt das Phidnomen der unterschiedlichen Zuginge zu Ritualen aus der Sicht der Befrag-

ten, meist in metaphorischer Form, wieder.

Tabelle 3:

Kurzcharakterisierungen der Expertlnnen und ihres Ritualezuganges

Name

Kurzcharakterisierung

Zugang zu Ritualen

Ansgar Biilow

Er ist der Theologe, der in seinem Selbstverstindnis aufgrund
seiner Berufung verschiedene Rollen in sich vereint, der eine
grofle Ambivalenz in Bezug auf Néhe und Distanz hat und der
das Ritual als Form (Container) sieht.

Rituale als Form
(,,Container*)

Sabine Simon

Sie ist die von Gott Berufene, Initiierte, die als Kanal den
Menschen den Himmelszustand nahe bringen mochte.

Ritual als Verbin-
dungskanal zu Gott

Anna Schiitze

Sie ist die Macherin, die ganz klare Vorstellungen hat, hyper-

bolische Sprache benutzt, iberzeugt ist, dass sie das Wesentli-
che, Richtige tut und in diesen Prozess andere Menschen hin-

einnehmen will.

Ritual als Manifesta-
tion von Symboli-
schem

Paul Wiist

Seine Selbstwahrnehmung ist die Rolle des Katalysators, der
Rituale als Zugang zum Selbst und die Kreativitit als Ressour-
ce wertschiitzt.

Ritual als Zugang
zum Selbst

Gesine Trost

Sie ist die Ver-riickerin, die iiber das Unverfiigbare nicht
spricht, aber das Wissen dariiber in sich trégt.

Ritual als Briicke
zum Unverfiigbaren

Rudolf Wende | Er ist der Kommunikationstyp, der Lernen und Leben mit Am- | Ritual als kommuni-

bivalenzen zu seiner Lebensaufgabe gemacht hat kativer Prozess mit
Ambivalenzen

Elsa Merz Sie ist die Pfarrerin, die sich zwischen Dunkelfeld und Hellfeld | Rituale als dialekti-
bewegt, die mit den Ambivalenzen lebt und im Machen ge- sches Geschehen
schehen ldsst. zwischen den Welten

Gertrud Jung | Sie ist die Frau, die sich von anderen bewegen lisst, die sich Ritual als Begleitung
ganz in den Prozess der Ratsuchenden hineinbegibt und deren | fiir Krisen und Uber-
Suche nach eigener Form in der Prozesshaftigkeit unterstiitzt. ginge

Moses El Hur | Er ist der Therapeut, der gern Geschichten erzéhlt, der sich Ritual als Anbindung
selbst wichtig nimmt und der gern die Ebenen wechselt. an wirksame Mystik

Anita Sie ist die, die den Raum 6ffnet und Strukturen schafft, in de- Ritual als Offnung

Behrends nen Gott erfahrbar werden kann. zum Transzendenten

Anna Ross- Sie ist die Therapeutin, die in die Angst hineingeht, die Ver- Ritual als Katharsis

Malve bindung mit Gott als Quelle ihrer Arbeit sieht und das Ge- von Angst und Tren-

trenntsein von Gott als Krankheit.

nung

244




9.3. Gender

Es soll untersucht werden, ob sich in der Arbeit mit Ritualen geschlechtsspezifische Ausformun-
gen und Konsequenzen zeigen. Somit fragt sich, inwiefern es Hinweise auf einen Zusammen-
hang zwischen der Offnung zum Transzendenten und den genderspezifischen Erfahrungs- und
Sichtweisen gibt. Wenn sich diese Vermutung an dem vorgeschlagenen Deutungsschema orien-
tieren soll und damit weiterentwickelt, braucht es aufgrund der vorausgesetzten Grofle Gender
unbedingt eine Beschiftigung mit dieser Kategorie. Denn Rituale konstituieren das soziale Ge-

schlecht, ob jemand als Mann oder Frau wahr- und ernstgenommen wird.

Jedes der durchgefiihrten Interviews nimmt in irgendeiner Form Bezug auf die Genderfrage, da
sie im Leitfaden als eigenes Thema eingebracht wurde. Ansgar Biillow, Paul Wiist, Rudolf Wen-
de und Moses El Hur besitzen aus ménnlicher Perspektive hier eine Gemeinsamkeit: Sie spre-
chen iibereinstimmend die Nihe- und Distanzthematik an. Biilow redet von Néhe und Distanz als
dem entscheidenden Faktor in der Genderfrage bzgl. der Arbeit mit Ritualen (Korrespondenzpa-
rameter: ,,Auswirkungen auf Korper und Seele*); Wiist erwihnt den leichteren Zugang der Frau-
en, wihrend sein Stichwort fiir die Ménner eher Fremdheit ist; Wende spricht vom schnelleren,
unkomplizierteren Herangehen an Rituale von Frauenseite aus (Korrespondenzparameter: ,,Be-
rufliches Selbstverstdandnis der Interviewten*) und El Hur behauptet, es gibe keine geschlechts-
spezifische Unterscheidung bzgl. der Arbeit mit Ritualen, im gleichen Atemzug benennt er aber,
dass fiir Frauen und Minner verschiedene Rituale wichtig sind (Korrespondenzparameter: ,,Vor-
gehen und Struktur®). Auch das Thema ,,Berithrung* wird angesprochen. Wenn Minner Ménner
in den Arm nehmen, so kann das heilsame Wirkung entfalten, das gleiche gilt fiir Frauen, die
andere Frauen beriihren wollen. Zugleich deutet Rudolf Wende aber an, dass er es fiir schwierig
halte, wenn gegengeschlechtliche Beriihrungen stattfinden (Korrespondenzparameter: ,,Auswir-
kungen auf Korper und Seele®). Ein Punkt, den er au8erdem einbringt, bezieht sich auf die Ge-
nussfihigkeit der Ménner, ihre Kraft zu zeigen. Er erzédhlt von einem Kraftritual, in dem sich

Minner zeigen konnen (Korrespondenzparameter: ,,Rahmen und Setting*).

Die Mianner duflern sich alle in verschiedener Form zum Thema Nihe und Distanz, wihrend die
Frauen in erster Linie die Offenheit und Experimentierfreudigkeit ansprechen (Korrespondenz-
parameter: ,,Vorgehen und Struktur®). Von den sieben interviewten Expertinnen waren die meis-

ten bei der Frage nach den geschlechtsspezifischen Unterschieden sofort beim Thema der Bereit-

245



schaft der Frauen, sich einzulassen und Rituale experimentierfreudig in ithrem Leben zu begrii-
Ben und ihnen einen Platz einzurdumen. Wihrend Sabine Simon von der Engelebene in Bezug
auf die Frauen und der Tempelebene in Bezug auf die Minner spricht, entfaltet Anna Schiitze ein
Bild von der Offenheit und Experimentierfreudigkeit der Frauen auf der einen Seite, bei den
Minnern von der Nachvollziehbarkeit im Vordergrund auf der anderen Seite. Sie geht davon aus,
dass Minner sich nur auf Rituale einlassen konnen, wenn sie Sinnhaftigkeit und Kontextbezo-
genheit nachvollziehen konnen. So schlédgt sie ihnen eher ,,naheliegende‘ Dinge vor, wie z. B. in
einer Paarberatung fiir das Paar ein gemeinsames Essen und wenn das angenommen wird, wagt

sie sich vielleicht noch weiter vor.

Gesine Trost geht von ihrer eigenen Offenheit aus und zieht von daher Riickschliisse auf die
Lernbereitschaft anderer Frauen; Elsa Merz kniipft an die Frauenbewegung und deren Wege an.
Ihrer Meinung nach haben Frauen die entscheidenden Wege fiir die therapeutische und seelsorg-
liche Arbeit mit Ritualen geebnet (Korrespondenzparameter: ,,Berufliches Selbstverstindnis der
Interviewten*). Sie betont die Geschlechtsoffenheit in der gottlichen Beziehung, die das mensch-
liche Vater- und Muttersein iibersteigt. Wenn in ihrem privaten Kontext Rituale stattfinden, die
von Frauen und Minnern gefeiert werden, so sind Frauen meistens die Initiatorinnen. Gertrud
Jung bezieht sich auch auf die Eigeninitiative der Frauen, geht dann sogar so weit, Frauen als die
Initiatorinnen und Ménner als diejenigen, die von der Kraft der Frauen profitieren, zu bezeichnen
(Korrespondenzparameter: ,,Berufliches Selbstverstindnis der Interviewten®). Auch Anita Beh-
rends betont die schnellere Bereitschaft der Frauen, sich einzulassen. Was sie jedoch im Einzel-
kontakt initiiert, ist geschlechtsunabhingig. Anna Ross-Malve ist die einzige, die behauptet, es
gebe keinen Unterschied im Zugang zu Ritualen bei Frauen und Ménnern; allerdings erwihnt sie
dann auch, dass sie nur mit wenigen Ménnern therapeutisch arbeitet (Korrespondenzparameter:

,,Rahmen und Setting*).

Insgesamt lisst sich als Ubereinstimmung zwischen den interviewten Frauen und Minnern fest-
halten, dass beide unterschiedliche Herangehensweisen der Geschlechter betonen. Diese Dyna-
mik lie sich aus den verschiedenen Theorien in Teil A dieser Studie nicht herleiten. Wihrend
Minner im Zugang zu Ritualen eher Fremdheit empfinden, entwickeln Frauen schneller Vertrau-
en und die Bereitschaft, sich auf ein Wagnis einzulassen. Alle interviewten Minner erwihnten
das Nihe- und Distanz-Dilemma als ein mit der Ritualarbeit auftauchendes Thema (Korrespon-
denzparameter: ,,Vorgehen und Struktur®). Die Frauen hingegen sprachen hochstens metapho-

risch von Nihe und Distanz (z.B.: Engel/Tempel), fokussierten dagegen auf die Ebene der Of-

246



fenheit, des Zugangs und der eigenen Bereitschaft zu Kreativitit und neuen Wegen, die ihrer

Meinung nach bei Frauen sehr hoch und bei Ménnern sehr niedrig ist.

Von therapeutischer Seite aus gibt es ein Bewusstsein fiir die iiberwiegend weibliche Ausrich-
tung des psychotherapeutischen Arbeitsfeldes in Bezug auf Rituale. Sowohl Paul Wiist als auch
Anna Schiitze und Anna Ross-Malve sprechen von der Mehrzahl der Frauen, die im therapeuti-
schen Setting damit arbeiten. Rudolf Wende betont die Notwendigkeit von ,,Kraftritualen* fiir
Minner; er spricht von Orten und Gelegenheiten, die dafiir geschaffen werden sollten. Zugleich
wird von einigen bemerkt, dass die Mehrheit des Klientels weiblich sei und die Bereitschaft, sich
grundsitzlich auf therapeutische bzw. seelsorgliche Prozesse einzulassen dann auch wiederum

die Bereitschaft fiir Rituale beeinflusse.

9.4. Reflexion iiber die spirituellen Dimensionen

Sprache — Korper — Kosmos - Gemeinschaft

Nachdem die Deutungsmuster durch die Interviews aufgezeigt wurden, sei auf die spirituellen
Dimensionen einiger ausgewdihlter Interviews eingegangen: Hier schlieft sich der Kreis zum
Beginn dieser Arbeit. Dort wurde nach der Bedeutung unterschiedlicher kultureller Traditionen
fiir das Verstehen und die Gestaltung von Ritualen gefragt und ein Zusammenhang zu den vier
Sphiren Sprache, Korper, Kosmos und Gemeinschaft hergestellt.”” Fiir diese Untersuchung war
die Macht der sozialen, individuellen und geschlechtsspezifischen Bedeutungskonstruktionen
ebenso im Blick wie ihre Revision. Es ging um die Transparenz der Kommunikationsprozesse,
die ein Ritual im seelsorglich/therapeutischen Setting auslosen kann; gerade was das Zusammen-
spiel von Immanenz und Transzendenz angeht. Da ein Ritual sich selbst als angemessene Ant-
wort auf konkrete Umstinde versteht, auf einen Platz, ein Ereignis, einen Zeitpunkt, und in die-
sem Schaffen wiederum eine eigene Ordnung hergestellt wird, gerit an dieser Stelle - in der Hin-
fiihrung zur Conclusio - besonders der performative Charakter der Rituale in den Fokus. Im
Symbolisieren von Wirklichkeit wird die je eigene Wirklichkeitskonstruktion der Expertlnnen

zur Folie fiir das, was sich an ritueller Vielschichtigkeit auftut.

% vgl. oben S. 61 ff.

247



9.4.1. Sprache

In allen Interviews zeigte sich: Sprache ist wesentliches Medium fiir Rituale; in unterschiedli-
chen Formen wird dies von den Interviewpartnerlnnen reflektiert. Am Beispiel der Interviews
mit Anna Ross-Malve und Anna Schiitze kann gezeigt werden, dass dieses Kommunikationsmit-
tel zu einem wesentlichen Bedeutungstrager wird, und welchen Unterschied es macht, wenn dies

reflektiert wird.

Das Beispielritual, das Anna Ross-Malve erzihlt, ist sprachlich sehr dicht, enthilt viele Bilder
und alles wird im Perfekt/Imperfekt vorgetragen. Es ist eine Geschichte aus ihrer Arbeit: ein Be-
grabnisritual fiir ein abgetriebenes Kind. An einigen Stellen ist sie sich iiber den genauen Ablauf
und Rahmen unsicher, in Frageform, ,,... hab* ich das gemacht?*, ,Ich hab‘ den Segen ausge-
sprochen, genau ...“, (9) entsteht viel Offnung. Besonders in therapeutischen und seelsorglichen
Prozessen, in denen Rituale zum Zuge kommen, ergibt sich durch ihre fragende Sprachform viel
Raum. Am Beispiel dieser Therapeutin konnen wir feststellen: Auf der einen Seite ist sie Zeugin
und Begleiterin, auf der anderen Seite wird sie sogar zur wesentlichen Akteurin, wenn sie den
Segen spricht ,,... und dann hat sie mich ganz gliicklich angeschaut ...“ (9). Sie benutzt viele
Adjektive: ,,uralt®, ,,verletzt®, ,,ausgebreitete Arme*, ,,schon bunt“, ,,bewegend®, ,,wunderschon*
(3 mal), ,,gliicklich®, ,,profan®, ,heilig®, ,total erhaben®, ,,enorm‘ (2 mal), ,,heilsam*, ,,schon®,
,heu* und erzihlt dabei eine sehr bewegende Geschichte. Der Ort, aber auch die Zeit, ihre eigene
Zeuginnenschaft und die Vergewisserung - ,,... Zweige mit nach Hause nehmen ...* - sind dabei
wichtig. Die Therapeutin erzéhlt aus Sicht der Klientin, identifiziert sich mit ihr, fiihlt mit, ist
teilweise fast eins mit ihr. Insgesamt féllt auf, dass sie sprachlich sehr von ihren Empfindungen
ausgeht. Sie benutzt viele (Fiihl-)Verben: z. B. , fithlen®, ,,empfinden®, , hinausgehen®, ,,schwe-
ben®, ,,spiiren. An der Wortwahl ist zu erkennen, dass sie sehr von ihrem eigenen Erleben be-
einflusst ist: ,,Ich kann mir nicht sicher sein, dass die Klienten so was auch fiihlen, das kann ich
nicht. Manchmal merke ich aber, dass sie es so empfinden, dann spreche ich es an, dann sage
ich, ,,Empfinden Sie das auch, dass hier etwas geschieht, das iiber uns beide hinausgeht?*‘ oder

,,Haben Sie jetzt auch so ein erhabenes Gefiihl ...?7*“ (11).

Sprachlich wird die Kategorie des Numinosen von der Therapeutin Anna Ross-Malve selbst ins
Spiel gebracht: das Erleben heiligen Schauers, des Uberindividuellen taucht bei ihr im Zusam-

menhang mit der Frage nach dem Eigenen auf. Fiir sie hingt diese Erfahrungsebene sehr mit der

248



Offenheit oder Beriihrbarkeit zu dem jeweiligen Zeitpunkt ab. Zugleich ist fiir sie auch wichtig,
dass die Ebene des Unbewussten hier intensiv mitwirkt: ,,Das ist ja unterschwellig, das ist gar
nicht mal immer so bewusst. Ja, das ist noch eine Qualitit, dass namlich die Handlung selber
sehr profan ist, aber das Gefiihl dabei kann vollig unter der Bewusstseinsschwelle vorhanden
sein, ohne dass die Person das bewusst benennen kann. Da muss man auch geschult fiir sein, um
das wahrzunehmen. Die meisten sagen dann hinterher nur, ,,war das schon* und wissen dann
nicht, ja, wodurch war es denn schon. Die haben da keine Worte fiir. Da gibt es keine Worte fiir.
Das ist noch zu wenig mitteilbar.” (11). Die Frage, die sich hier anschlieft, lautet: Ist das Numi-
nose in erster Linie iiber vage Gefiihle zu erfassen? Was macht die Qualitdt des Numinosen, von
der hier in vielfiltiger Weise die Rede ist, aus? Woran ist es erkennbar, auler dem Gefiihl, fiir

dessen Wahrnehmung Anna Ross-Malve augenscheinlich eine besondere Gabe hat?

Die Therapeutin Anna Schiitze ist in ihrer Arbeit von zwei wesentlichen Bewegungen geleitet,
die eine ist die Frage nach ihrer Legitimation als Therapeutin, die mit Ritualen arbeitet, die zwei-
te ist die nach der Transzendenz, nach dem, was iiber uns hinausweist. Die tatsidchliche Faktizitit
der Transzendenz wird von Anna Schiitze vorausgesetzt. Frage 9, die von der Interviewerin kon-
junktivistisch-offen gehalten wurde und eine Wegmetaphorik vorgibt, wird von der Interviewten

so angenommen und ausgefiihrt, wie sie das urspriinglich erwartete.

A.S.: ,,Kann ich machen. Ich hatte, (-) ... ist schon ein bisschen was her, ... ein Ehepaar in der
Praxis, ein junges Ehepaar, die ein Kind verloren haben, im fiinften Monat war das glaub® ich,
die sich das unheimlich gewiinscht hatten, dieses Kind. Die Schwester hatte gerade ein Kind
gekriegt und drum rum alles und die Frau geriet auch in Panikattacken und die Ehe drohte aus-
einander zu brechen. Und dann - ehm - haben wir beschlossen, dass wir, also dass die zuhause
einen Platz suchen und dort was aufbauen, was ein Symbol fiir das Kind sein sollte, dann auch
sich dahin setzen und dem Kind einen Namen geben, es hatte auch keinen Namen, dieses Kind,
keinen Platz, es war auch nicht beerdigt und gar nichts und dass sie sich gemeinsam dahin setzen
und sich erzihlen, wie es ihnen geht, wenn sie dem - eh - endlich mal Raum geben. Und die ha-
ben das lange gemacht auch oft gemacht, ja ... bis sie dann diesen Platz mit einem Stein und ei-
ner Kerze dann nach drauflen verlegt haben ... und mittlerweile gar nicht mehr hingehen
(Mihm). Also sie geht gar nicht mehr hin und er ab und zu und er war eigentlich erst ganz kons-
terniert iiber diesen Vorschlag. Und die haben unheimlich viel an diesem Platz miteinander ge-

weint und das hat denen total gut getan, den zweien (eh ...). Und (-) die hat keine Angst mehr

249



und ist mittlerweile auch wieder schwanger und das hat anderthalb Jahre gedauert, (.) also lan-

ge.“ (9).

Schon hier taucht die spirituelle Dimension auf. Im Weiteren macht sie klar, wie produktiv diese

Dimension ist:

J. S.: ,,Sie hat jetzt auch die Trauerzeit gebraucht?*.

A. S.: ,Ja, hat die gebraucht, total. Aber die wir* heut noch nicht schwanger, weil die hitte nie
getrauert ohne das Ritual. Also das war sehr beriihrend, also das riihrt mich jetzt immer noch,

wenn ich daran denke (schluckt).*.

In dieser Interviewpassage ist die Interviewte die Akteurin, das Subjekt, indem sie den Ich-
Bezug von Anfang an sprachlich herstellt: Sie nimmt eine zeitliche Bestimmung vor, ebenso
bestimmt sie den Ort der Handlung. Dann stellt sie die Handlung so dar, dass sie vom Allgemei-
nen zum ganz Konkreten kommt. Zunichst ist von einem, dann von dem Kind und am Schluss
von diesem Kind die Rede. Durch die Steigerung der Artikel fiihrt sie auf den Hohepunkt hinaus.
Der hyperbolische Sprachgebrauch hat eine dramatisierende Funktion, das Umfeld dient als Fo-
lie fiir eine detaillierte implizite Kausalerzdhlung, ebenso hat der elliptische Sprachgebrauch eine
die Situation zuspitzende, die Spannung steigernde Funktion. Die Situation selbst wird aus ver-
schiedenen Blickwinkeln in einer impliziten Argumentationsstruktur (,,... da hat’s echt ge-
brannt.*) dargestellt, bis sie schlieBlich die konkrete Situation als Konstrukt bezeichnet (,,... die
Ehe drohte auseinanderzubrechen.*). Fiir diese Fallbeschreibung bedient sie sich Bildern aus der
Naturgewalt (,,Der Damm droht zu brechen ...“), um dann in die Einzelheiten des therapeuti-
schen Prozesses einzusteigen. Das Subjekt wird nun zum Wir, womit der Prozess als gemeinsa-
mes Unternehmen beschrieben wird. Die lokale Verortung findet zu Hause statt, was mit der
alltagspraktischen Prasenz zusammenhingt: Das Kind wére am Anfang auch zu Hause gewesen.

Die nun folgenden Beschreibungen sind der Bau-Metaphorik’'® entliehen. Der ontologischen
Metapher wird etwas Konkretes entgegengesetzt: ,,... gemeinsam dahinsetzen ..., ,,... dem end-
lich mal Raum geben ...“. Die lokale, konkrete Angabe schafft Raum fiir Neues. Der Interview-
ten gelingt es, und das ist typisch fiir sie, ganz konkret zu beschreiben, was sie gemacht haben,
ohne zunichst die Emotionen anzusprechen. In den konkreten Gegenstianden Platz, Stein, Kerze

beschreibt sie die Einfachheit des therapeutischen Prozesses. Und am Schluss macht sie deutlich,

250



dass der Prozess erfolgreich war, da sie jetzt ,,... gar nicht mehr hingehen.*“ Sowohl das Thema
der Legitimation fiir ihre therapeutischen Interventionen als auch der Aspekt der Transzendenz
als wesentliche Bestandteile tauchen hier auf. Die Transzendenz wird durch die dulleren Symbo-
le Stein, Kerze hineingebracht, ebenso enthilt die gesamte Beschreibung etwas vom Unverfiig-
baren. Das, was im therapeutischen Prozess geschehen ist, ldsst sich nicht nachpriifen, aber zwei
konkrete Erfahrungswerte sprechen fiir den Erfolg: Sie ,,... hat keine Angst mehr und ist mitt-
lerweile auch wieder schwanger ...“. Es liegt der Therapeutin viel daran, deutlich zu machen,

dass das Unternehmen gelungen ist.

Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass es Anna Schiitze in Bezug auf Spiritualitiit gelingt,
sich und ihr Anliegen iiberzeugend zu transportieren. Sie weill von ihrer Kompetenz als Thera-
peutin, auch davon, dem Unverfiigbaren den Weg zu ebnen — da sie sehr stark von der Existenz
dieser Unverfiigbarkeit ausgeht, muss sie an dem Punkt nichts beweisen, legitimieren. Subjektive

Erfahrungswerte sprechen ihre eigene Sprache. ,,Es wirkt!*.

Exkurs: Beseelungen

Anna Ross-Malve vermittelt den Eindruck, dass sich das Numinose, wenn iiberhaupt, nur in
Symbolen und Metaphern sprachlich ausdriicken ladsst. Sie passt ihr Sprechen von dem, was sie
in den einzelnen Situationen mit den KlientInnen erlebt, an das Sprachniveau ihres Klientels an,
redet also von Gott, wenn sie weil}, dass jemand religi6s ist, und von universalen hheren We-
sen, wenn sie von jemandem weil3, dass er/sie nicht religios ist. Anna Schiitze ist als Therapeutin
sehr nah am Unverfiigbaren und dessen Wirkung, ohne dies explizit benennen zu miissen. Der
entscheidende Punkt ist der Prozess, in dem und durch den sich Verwandlung und Transformati-
on ereignet. Thomas Macho spricht in diesem Zusammenhang von ,,Beseelungen®. Er interes-
siert sich fiir die Situationen und Momente, in denen ein Mensch oder auch Tier oder Ding zu

erwachen scheint, beseelt wird, stirbt oder ein Geheimnis offenbart.!

Und in Bezug auf Rituale
kann das weitergedacht beinhalten: Aus der Perspektive der Menschen, die in einem Ritual die
Erfahrung der Verwandlung machen, ereignet sich das Numinose in dem Moment der ,,Besee-
lung®. Dieser Prozess beinhaltet alle zu Beginn dieser Untersuchung postulierten Sphédren der

spirituellen Dimension: Sprache, Korper, Kosmos und Gemeinschaft. Im eigentlichen Gesche-

510 George Lakoff/Mark Johnson, 1998, 35 ff.
3! Thomas Macho, 2004, 229.

251



hen, im Moment des rituellen Vollzugs werden mit Hilfe von Sprache und Symbolen unbewusste
Aspekte der Seele angesprochen. Wenn mit Hilfe des ritualisiert gesprochenen Wortes wichtige
existenzielle Erfahrungen in eine Form gegossen werden und damit Raum fiir die Verdichtung
von Erfahrungen geschaffen wird, so tut sich durch Sprache das Feld der Beseelung insofern auf,

als der/die Einzelne in der jeweiligen Situation Transformation erfahren kann.

Abschlieend ist festzustellen, dass die individuelle Herangehensweise der Therapeutin Anna
Ross-Malve, Klientlnnen in ihrer subjektiven Wahrnehmung und Empfindsamkeit ernst zu neh-
men, zwar eine groB3e sprachliche Bandbreite offenbart, aber zugleich die spirituelle Dimension
und Verortung der Rituale wenig fass- oder greifbar wird. Am Beispiel von Anna Schiitze wird
evident: Sprache als Medium ist entscheidend fiir den Heilungsprozess der KlientInnen, wenn
die Ausrichtung und Absicht eindeutig sind. Im Benennen der Ausrichtung und Absicht konnen
sich innerseelische Ideale und Werte vollziehen, so dass der Kraftzufluss fiir die ausiibende Per-
son aus diesen Werten und Idealen kommt. Zugleich wird deutlich: wenn Ausrichtung und Ab-
sicht des Rituals sprachlich nicht reflektiert werden, konnen Diffusitdt und Unklarheit auftreten,
die besonders bei labilen Klientlnnen moglicherweise zu massiven Behinderungen und Beein-

trichtigungen im Heilungsprozess fiihren.

9.4.2. Korper und Sprache

Im Folgenden sei der Teil des Interviews mit der Theologin Elsa Merz wiedergegeben, der nach
texthermeneutischem Verfahren genauer analysiert wurde. Es handelt sich hier um eine Passage,
deren Thematik sich in ihrer Tiefe und Dichte erst nach mehrmaligem Lesen und exakter Analy-
se erschloss. Gerade in diesem Interview wurde der unmittelbare Zusammenhang zwischen ritu-
ellem Handeln und den kulturell geprigten Erfahrungen von Korperlichkeit sehr deutlich. In dem
Textstiick wird der Zusammenhang der beiden Sphéren Korper und Sprache virulent. Sprachlich

bildet sich eine Verbindung zwischen dem ab, was hell ist und dem, was kommuniziert wird.

J. S.:,,Wie meinst du Dunkelfeld?*.

E. M.: ,Ich finde da wird wenig driiber geredet (.) Auch mh ... was ich immer spannend finde,
wie flie(-)Bt der Punkt, an dem ich gerade in meinem Leben stehe, in meine Amtshandlungen

ein. Wie beeinflusse ich damit das Ritual und was passiert? Und das finde ich auch wichtig, als

252



eine, die Rituale macht, mir das auch immer klar zu machen. Welche Themen suche ich mir raus
bei einer Beerdigung, weil sie auch meine eigenen Themen sind. Das muss ja fiir die Leute
nichts Schlechtes sein, aber es ist zu merken. Und woriiber ich mit Z. in letzter Zeit viel gespro-
chen hab, weil ich das selber verstirkt wahrnehme, ist, dass die rituelle Ebene eine ist, also ich
wiirde das gar nicht mehr so an (.) d@uBleren Dingen festmachen, sondern bei mir auch im Gottes-
dienst gibt es Punkte, wo ich merke ... ich arbeite mit dem Stammhirn. Und dieser eigentliche
reflektierende Teil, der ist g‘rade irgendwie ausgeschaltet. (--) Das ist so ein Thema, das mich im
Moment sehr beschiftigt, wie Teile meines Kopfes sich einfach ausschalten auf dieser rituellen
Ebene. Wenn ich in diese rituelle Energie hineingehe, das hat wirklich was Zeitloses, ich konnte
z.B. nie sagen, wie viel Zeit verstrichen ist. Und das ist eher sowas, das ich merke, also das muss
schon passieren, also auf so einer reflektierenden ehm (.) ... Alltags-Ebene kann man Rituale
nicht machen, glaube ich. Und die Rituale, die ich mache, sind sehr verschieden, es gibt Rituale,
die sehr groB vorbereitet sind, bei Jahreskreisfesten, wo ich mir lange Gedanken driiber mache,
es sind aber auch Rituale, wo ich mich mit jemandem verabredet habe und einfach durch den
Alltag gar keine Zeit habe, es mir zu iiberlegen und dann einfach das mache, wo ich in der Situa-

tion das Gefiihl habe, (-) das ist jetzt dran.*.

J. S.: ,,Du hast mir letztes Jahr mal erzihlt, das wiirde ich gerne noch mal horen, die Geschichte
von dieser Totgeburt. Waren das mehrere Frauen, die Totgeburten hatten, was ihr im Kreis dann

aufgenommen haben?*.

E. M.: ,Ja, das war eine Gruppe von Frauen, die alle totgeborene Geschwister oder abgetriebene
Geschwister hatten. Zwei hatten auch selber Abtreibungen gehabt, ja (.) genau ... und zum Bei-
spiel bei mir in der Familie gibt es so eine Geschichte, eine Abtreibung (--), die eigentlich zwei
Generationen zuriickliegt, die aber schlimm war, weil — ehm - die Abtreibung hat meine Ur-
groBmutter an ihrer Tochter vorgenommen und die Tochter ist dabei gestorben und das waren
eben so eigentlich aus der Familiengeschichte. Wir haben irgendwann mal {iber ungeborene Kin-
der gesprochen und es kam dabei raus, das ganz viele von uns, also das (.) sind ja auch so ver-
steckte Geschichten, wo eigentlich nicht driiber geredet wird ... Mir hat jetzt gestern wieder eine
Freundin erzihlt, die auch eine Freundin hat, die als erstes Kind ein Kind hatte, das nach zehn
Tagen gestorben ist und sie hat danach auch noch Kinder bekommen und dieses Kind, was ge-
storben ist mit zehn Tagen, das wird {ibrigens ganz oft so gemacht, das Kind wird dann beige-
setzt auf irgendeinem Grab von Grofeltern, um keine eigene Grabstelle zu kaufen, es gibt auch

keinen Grabstein, also der steht nirgends, die Frau geht dahin mit ihren Kindern und die pflegt

253



das Grab, aber ihre Kinder wissen gar nicht, dass in diesem Grab ihrer GroBeltern ihr totes Ge-

schwisterkind liegt. Ja, das sind dann oft so Sachen, die man erst erfdahrt, wenn man élter ist.

Es kamen auf einmal lauter solche Sachen zutage und dann hatten wir eh ... gesagt, wir wiirden
gerne fiir diese ganzen Kinder aus unseren Familien ein Ritual machen und haben das so zu-
sammen dann entwickelt und dieses Ritual sah halt so aus, dass wir Kerzen vorbereitet hatten,
fiir jedes Kind eine und haben das gemacht am 28. Dezember, am Tag der unschuldigen Kinder,
also in einer Rauh-Nacht, und das war schon wirklich ein sehr beeindruckender Abend. Wir hat-
ten uns alle auch sehr damit auseinandergesetzt, einige hatten auch mit ihren Miittern noch mal
gesprochen und hatten eben eine Kerze vorbereitet, auch bei abgetriebenen Geschwisterkindern
die Mutter nochmal gefragt (-) welchen Namen das Kind hitte haben konnen, da kamen dann
natiirlich auch totale Prozesse in Gang, - ehm - also da nochmal die Frauen zu fragen, dieses
Kind, das du nicht bekommen hast, welchen Namen hatte es denn, und haben dann wir fiir jedes
Kind eine Kerze vorbereitet und einen Kreis gebildet und immer die, die sozusagen das Anliegen
hatte, ist in den Kreis hineingegangen, das war bei dem Ritual zum Beispiel ganz wichtig, dass
die Frau im geschlossenen Kreis war und dann hat die Frau so sinngeméfl immer gesagt, also
XY, ... das war ganz wichtig (--) diesen Kindern immer einen Namen zu geben, ich nehme dich
wahr als ein Mitglied meiner Familie und du sollst deinen Platz haben und ehm, manchmal je
nachdem, wenn das auch noch mit so einem Unrecht verbunden war wie in meiner Familie, ha-
ben wir auch gesagt, wir sehen das Leid, das dir angetan wurde. Manchmal haben wir uns auch
verneigt und dann gab es immer so einen zweiten Teil, wo wir dann gesagt haben, so, ich lege
dich jetzt in gottliche Hdnde und dort wirst du beschiitzt sein und dort wirst du gut aufgehoben
sein und ich ziinde jetzt diese Kerze fiir dich an.(-) Also, das haben wir der Reihe nach, hat das
jede Frau gemacht, die dieses Anliegen hatte und das war, so drum rum zu stehen und die Hinde
zu halten, das hat unglaublich viel Kraft gekostet, man hat ganz stark gespiirt, dass da auch eine
ganz starke Energie im Ra(-)um war. Und es hat sich bei drei Frauen in ihrem Leben danach
wirklich was gelost. Und diese Kerzen haben wir dann auch da abbrennen lassen. Wir haben
danach noch alle zusammen gegessen und salen dann noch zwei, drei Stunden zusammen und

haben uns erst mal wieder berappelt.*.
Das Dunkelfeld, das von Elsa Merz zu Beginn dieser Textpassage explizit angesprochen wird,

bezieht sich eindeutig nicht auf die tatsdchliche Dunkelheit (nicht Sehen konnen), sondern auf

das Thema der Kommunikation versus Nicht-Kommunikation. Wenn es keine Kommunikation

254



iiber bestimmte Themen gibt, handelt es sich um ein Dunkelfeld. Mit dieser Trope512 bricht die
Interviewte sprachliche Routinen auf und ermdoglicht eine neue Sichtweise auf Bekanntes. In der
Gemeinde erlebt sie sich in bestimmten Zusammenhédngen als angewiesen auf Kommunikation
mit Menschen von auf3en, da ,,da wenig driiber geredet wird”“. Wenn Kommunikation stattfindet,
handelt es sich um ein Hellfeld, was fiir sie positiv besetzt ist. Nachdem Elsa Merz erklirt hat,
dass fiir sie die Unterscheidung von Dunkel- und Hellfeld offensichtlich ist, spricht sie iiber das,
was sich offnet, wenn sie ,.erlaubte Rituale* praktiziert; die ,,anderen Rituale*, wie z.B. Jahres-
kreisfeste oder Begegnungen mit Einzelnen, die in ein Ritual fiihren, erwidhnt sie als intensiv
vorbereitet und auch ,,aus dem Moment entstanden®. Stindig bewegt sie sich zwischen aktiver
und passiver Haltung. Auf der einen Seite ,,macht® sie Rituale, auf der anderen Seite kann man
Rituale auf einer reflektierten Ebene nicht machen. Wenn sie davon spricht, dass man Rituale auf
einer reflektierenden Ebene nicht praktizieren kann, bezieht sie sich auf die Arbeit mit dem
,.Stammhirn®. In dem Moment, in dem das Stammbhirn aktiviert wird, werden Reflexion und das
Zeitbewusstsein ausgeschaltet. Das Dunkelfeld, das sie immer wieder anspricht, bezieht sich auf
die kirchlich-institutionelle Ebene, aber auch auf die inhaltliche. Die Schnittstelle ist die Nicht-
Thematisierung. Diese versucht sie korperlich zu erfassen, indem sie das Stammbhirn als Teil des
Gehirns anfiihrt, das keine bewussten Prozesse steuern kann. Genau an dieser Stelle treffen wir
bei ihr auf eine ambivalente Melange: Einerseits findet in dem Interview mit ihr eine stindige
Diskursivierung und Reflexion ihrer Rolle statt, andererseits betont sie selbst in dem Moment
des Aktivwerdens des Stammhirns das Ausschalten der Reflexion. Als Falle konnte man be-
zeichnen, dass sie im Prozess des Geschehen-Lassens die Selbstbeobachtung und Reflexion ins
Spiel bringt. So wie Aktivitidt und Reflektiertheit zusammengehdren, sind auch Geschehenlassen
und eine passive (den Kopf ausschalten) Ebene fiir sie bedeutsam. Das Stammbhirn steht in gewis-
ser Weise fiir die Metaphorik, die verdeutlicht, was ihr an Ritualtheorie wichtig ist, ndmlich sich

korperlich und sprachlich in das Geschehen-Lassen hineinzubegeben.

In der Geschichte, die sie erzihlt, findet auf der Erzihlebene die ,,Erhellung® statt — ein weiterer
Aspekt der spirituellen Dimension bei ihr: Das Ritual selbst wird zur Erhellung, nachdem deut-
lich wurde, dass es in der Frauengruppe, in der alle totgeborene Kinder hatten, sehr viele ver-
steckte Geschichten gab. Die Vorbereitung auf das Ritual sowie die intensive Beschiftigung mit

den einzelnen Geschichten ist schon Teil der Bewegung vom Dunkelfeld zum Hellfeld. Die ver-

>12 Unter einer Trope wird in der Rhetorik eine Stilfigur verstanden, mit der fiir einen bestimmten Sinnzusammen-
hang ein treffender bildhafter Begriff eingesetzt wird. Vgl. Gert Ueding/Bernd Steinbrink, 1994, 287 ff.

255



schiedenen Aspekte dieser Geschichten, die erzihlt werden, filhren zur Bereitschaft fiir die

Durchfiihrung des Rituals.

Das Ritual selbst ist dann Modus des Aufdeckens, des Fragens, beim Namen-Nennens und damit
eben das Feld, in dem Erhellung moglich wird. Interessanterweise ist die gesamte Erzdhlung der
Hinfiihrung auf das Ritual in Form einer Passivkonstruktion geschildert. D. h., das Zutagekom-
men ,,Jauter solcher Sachen, das in Gang-Kommen ,.totaler Prozesse* wird auf der Ebene der
Stammbhirnenergie, um in ihrem Duktus zu bleiben, geschildert und gedeutet.”' So wechseln sich
aktive Reflexion und passive Erfahrung konsistent ab und fithren zu den Funktionen, die Rituale
in ihrer Theorie haben: Diskursivierung und Reflexion dessen, was da geschieht einerseits und
Geschehen-Lassen und sich der ,,starken Energie iiberlassen* andererseits. Es handelt sich hier
um ein nicht zu trennendes, ineinander verwobenes Miteinander von reflektierender, modulie-
render, planender Energie und das Ausschalten des Kopfes und Sich-Uberlassen im rituellen
zeitlosen Geschehen. Die Sphiren Korper und Sprache wirken miteinander und konnen das Ge-
lingen (oder auch Nicht-Gelingen) der Rituale unterstiitzen. Offenbar verbindet sich das Ritual
mit Kriften einer seelischen Ebene, die von RitualleiterIn und -teilnehmenden als heilsam emp-
funden und ,,verstanden* werden, ohne dass dies mit ganzer Verstandeskraft allein zu fassen sei.
Wesentliche Bedeutung hat das Feld der Korperlichkeit fiir rituelles Handeln und es ldsst sich
hier Bezug nehmen auf Catherine Bell und ihre Theorien.’'* So wie die drei bzw. vier Sphiren
ineinandergreifen, so ist jede Einzelne mit den je anderen verbunden. Korper und Sprache sind

wesentliche ineinandergreifende Elemente des Ritualgeschehens.

9.4.3. Kosmos und Gemeinschaft

Es gibt die Erkenntnis, dass Rituale nicht um ihrer selbst willen sinnvoll sind. Der Sinn er-
schlieBt sich vielmehr im Zusammenspiel der Sphiren, auch innerhalb der Struktur der Gemein-
schaft, der communitas.”’> Die spirituelle Dimension bei Gertrud Jung zeigt sich etwa an ihrer

Schilderung eines Rituals zur Familienrekonstruktion.’'® Dort wird deutlich, dass Kosmos und

13 In diesem Fall lisst die Vagheit der Beschreibung des Sachverhaltes darauf schlieBen, dass die Tabuisierung

ausgedriickt werden soll. Die Vagheit ist also ein stilistisches Mittel, um die erzéhlerische Positionierung weiter
auszubauen, s. Gabriele Lucius-Hoehne/Arnulf Deppermann, 2004, 224 ff.

314 ygl. Kapitel 3.1., S. 60 ff.

315 ,.... denn rituelles Handeln allein stiftet noch keine Gemeinschaft, sondern formt, konkretisiert und identifiziert
sie ..., so Catherine Bell, 1992, 222.

>16 Siehe Kapitel 8.8.2., 209 f.

256



Kommunitédt durch symbolhafte Handlung miteinander verbunden sind und sich zu dem verdich-
ten, was fiir die soziale Ordnung relevant ist. Hier schlieft sich der Kreis zu Mary Douglas und
auch Turners Theorie von Communitas und Sacra finden wir hier wieder.”'” Im Interview mit
Gertrud Jung wird sichtbar, wie sich das Ineinanderpassen von Kosmos und Kommunitit im
Ritual ereignet. Zugleich ist in diesem Ritual bereits die klassische Dreischrittigkeit van Genneps
exemplarisch angewandt. Das Loslassen (Themen aufschliisseln und als Kissen abgeben), die
Wandlung, die als sicht- und fiihlbar fiir Klientin und Rollenspielerin beschrieben wird, und der
Neubeginn fiir alle Beteiligten (Symbole neu finden und ihr schenken). Im Sinne Turners ldsst
sich hier von dem Transformationsprozess sprechen, der sowohl individuelle als auch kollektive
Konsequenzen haben kann.’'® Die Fihigkeit des Rituals, zwischen Struktur und Bedeutung zu

vermitteln, eroffnet die Moglichkeit, grundlegende Verdnderungen zu bewirken.

Als eine Erkenntnis gilt festzuhalten: Die Verbindung der sozialen und kulturellen Bedeutungs-
ebenen und -zuordnungen eines Rituals sowie die bewusste Unterscheidung zwischen der Inten-
tion und der Handlung haben direkte Auswirkungen auf die Arbeit mit Ritualen im therapeuti-
schen Prozess.”'” In der Inszenierung der Rituale widersetzen sich die Handelnden der Unsicher-

heit ihrer eigenen Endlich- und Sterblichkeit.”*

Im Zusammenspiel von Kosmos und gemein-
schaftlicher Erfahrung lisst sich also folgendes beschreiben: So wie Turner Rituale als gesell-
schaftliche Prozesse beschreibt, die nicht nur bestehende Strukturen bestitigen, sondern auch
neue etablieren konnen, wird die Tiir zu einem umfassenden Ritualverstiandnis gedffnet. Symbo-
le haben in diesem Zugang elementaren Hinweischarakter. Sie ermdglichen Kommunikation im
sozialen Kontext und erschlieBen in ihrer Vielschichtigkeit eine Bedeutung, die weit iiber das
Mitgeteilte hinausgeht. Sie konnen Aufgaben erfiillen, mit Routinen und instrumentellen Vorge-
hensweisen einhergehen, sie gehen jedoch immer iiber sie hinaus, indem sie Handlungen, an de-

21 theoretisch

nen sie beteiligt sind, eine groflere Bedeutung verleihen. Hier zeigt sich wie oben
entwickelt: Die magische Funktion liminaler Prozesse und die universale Existenz von Struktur
und Antistruktur haben einen Einfluss auf die spannungsgeladene Beziehung von Ritualen ge-

geniiber Stabilitdt und Wandel. Immanenz, Transparenz und Transzendenz sind die Séulen, die

> Die Verbindung der sozialen und kulturellen Bedeutungsebenen und -zuordnungen eines Rituals sowie die be-
wusste Unterscheidung zwischen der Intention und der Handlung hat direkte Auswirkungen auf die Arbeit mit Ritu-
alen im therapeutischen und seelsorglichen Prozess, wie auch Victor Turner schon aufgezeigt hat.

8 yel. Kap. 2.4, S. 39 ff.

319 Ich grenze mich hier von Frits Staal, 1979, 2 ff. ab, der mit seiner These von der Bedeutungslosigkeit des Rituals
(le rituel pour le rituel) Furore machte. Axel Michaels bezeichnet ihn als ritologischen Dadaisten, wenn er das Ritual
als bloBen Aktivismus und reine Performanz bezeichnet, Michaels, 2001, 41.

220 ygl. oben S. 50, wo schlussendlich die Rede von Verewigung als der Intention der Ritualteilnehmenden ist.
>*1'vgl. oben S. 50 ff.

257



im Prozess der Sphiren Kosmos und Gemeinschaft, Kontinuitit und Transformation ebenso auf-
nehmen wie die Ausweitung des Communitasbegriffs. Die Frage nach Machtausiibung und Er-

michtigung im Ritual muss immer wieder und immer wieder neu gestellt werden.

Gertrud Jung legt Wert darauf, das, was in der Wandlung geschieht, auch zu benennen; der ge-
samte Prozess ist fiir sie wichtig. Dazu gehort die mehrgenerationale Ebene wie auch der ge-
samtgesellschaftliche Kontext. Sie hat selbst einen groen Fundus an Symbolen und ,,Schitzen*
entwickelt, die sie in Truhen und Schrinken zur Verfiigung stellt und die sie die Menschen selbst
suchen ldsst. Wenn es keine Rituale gibe, wiirde sie sich vielleicht noch mehr Zeit nehmen und
die Natur mehr mit einbeziehen. Gleichzeitig bezeichnet sie das ,,in die Natur gehen* als ihr Ri-

tual.

Gertrud Jung ist in ihrer Arbeit als Familientherapeutin dezidiert an der Spiritualitit und Sinnge-
bung der Klientlnnen interessiert. Sie ldsst Menschen Raum, ihre eigene Spiritualitit zu finden
und ist offen fiir das grofle Ganze, das fiir sie in der Sinnhaftigkeit vieler einzelner, individueller
und kollektiver Symbole liegt. Kosmos und Gemeinschaft werden hier im Ritual und im thera-
peutischen Prozess der Einzelnen aufeinander bezogen und sind im Transformationsprozess we-

sentliche Parameter.

9.4.4. Korper und Macht

Die Kategorie der Macht und dann auch die potentielle Allmachtsgefahr im Spirituellen ist fiir
einige der Interviewten eine implizite Dimension, fiir Rudolf Wende ist sie eine explizite Dimen-
sion: ,,... ja und da ist auch Selbsterfahrung fiir den Moderierenden angesagt (__), man kann auch
schon mal in solche Allmachtssachen reinkommen, wenn man ein Ritual inszeniert, wenn man
die Wirkung sieht, dass man denkt, ich bin jetzt hier der gro3e Liturg oder so. Ich finde das auch
immer wichtig, mit sich gut in Kontakt zu sein und sich auch immer wieder kritisch anzugucken.
Ich denke, das RiTUAL entfaltet seine Kraft in sich selbst (-), es ist nicht jemand, der es macht.
Sondern, es ist eine Kraft des sozialen Systems im Vollzug so. Es braucht jemand, der es einlei-
tet und begleitet (.) klar, aber die Rolle ist nicht, dass derjenige oder diejenige das MACHT ...
(21). Die Unterscheidung zwischen der eigenen Kraft des Rituals und der Macht des Ritualelei-
ters ist dem Interviewten durchaus bewusst. Macht wird/ist korperlich erfahrbar und ldsst sich

auch im Ritual inszenieren. Interessanterweise redet er zu Beginn dieser Ausfiithrung fast aus-

258



schlieBlich auf der apersonalen Ebene (man) und es gibt andere Stellen im Interview, die darauf
schlieBen lassen, dass er trotz und mit dieser Selbstreflexion viel vom Machen hilt und sich stel-
lenweise auch dariiber identifiziert. Um auf die Notwendigkeit eines ménnerspezifischen Zu-
gangs in der Seelsorge- und Beratungsarbeit hinzuweisen, demonstriert er ein indianisches Krif-
teritual, das seiner Meinung nach ein ,,Minnerritual® sei. Er hélt ein Plddoyer fiir die Begleitung
der Ménner von Minnern, gerade, wenn es um Fragen der Kraft und der geschlechtsspezifischen
Identitit geht. Allerdings geht es beim Machen fiir ihn um das Initiieren, den Impuls, das Anbie-
ten eines Rituals (7/8). Wihrend des Rituals scheint sich bei ihm die Ambivalenz auszudriicken.
Auf der einen Seite ist er derjenige, der verwandelt, der initiiert und hineingeht, auf der anderen
Seite mochte er auch die Selbstentfaltung der Kraft des Rituals nutzen. Hier gibt es eine Grund-
erfahrung von vielen Menschen, die mit Ritualen arbeiten: Ausgehend von der Praxis der Ritua-
lisierung als korperlicher Téatigkeit, die in einer Pragung des Korpers, einer Einschreibung von
Machtbeziehungen besteht, wird man je nach Interessen und Zwecken, die man verfolgt, das
begriffliche Feld so strukturieren, dass sowohl die sprachliche Verstindigung gesichert ist als

auch das Phianomen, um das oder um dessen Verwandlung es eigentlich geht.

Auch Elsa Merz hat als Theologin, die sich sehr stark mit ihrer Rolle als Leiterin der Rituale
beschiftigt, einen bewussten Umgang mit der korperlichen Priasenz und Macht, die sie selbst in
Situationen der Ritualausfithrung besitzt. Sie bewegt sich stindig in der eigenen Ambivalenz als
korperlich vollstindig Anwesende, Rituale inszenieren zu konnen. Durch die Arbeit mit Ritualen
verdndert sich ihrer Meinung nach die Aufmerksamkeit fiir die transzendente Ebene. Wenn sie
selbst als Ritualeleiterin handelt, erlebt sie den unmittelbaren Zusammenhang von Korperlichkeit
und Macht. Eine wichtige Erkenntnis fiir alle, die mit Ritualen zu tun haben: In dieser Ebene
steckt fiir sie die Moglichkeit, Raum und Zeit hinter sich zu lassen und alles, was mit Meta-
Ebene zu tun hat, zu verabschieden. Zugleich bleibt sie aber die Dialektikerin, die eben gerade

iber dies wunderbar und eloquent reflektieren kann, auch auf einer Metaebene.

Ob die Transzendenzerfahrung implizit mitschwingt oder explizit als Bezug genannt wird — sie
ist wichtig. Sie sollte in der Arbeit mit Ritualen immer in Bezug auf die Sdulen von Immanenz,
Transzendenz bewusst und transparent reflektiert werden — etliche der befragten ExpertInnen tun
das. Andere, z.B. Sabine Simon, benennen das Gottliche, Unfassbare etc. in fast redundanter
Form, machen zugleich aber auf einer Reflexionsebene nicht den Transfer, kritisch ihre eigene

Rolle zu hinterfragen.

259



Als ein vorldufiges Ergebnis dieser Untersuchung zu Ritualen lédsst sich festhalten: Es gibt im

Vollzug von Ritualen in therapeutischen/seelsorglichen Zusammenhéngen die inhérente ,,Ord-

nung der vier Sphéren, die zueinander passen und teilweise auch einander passend gemacht

werden: die sprachliche Ebene, die Erfahrung des Korpers, der Gemeinschaft und des Kosmos.

Das Miteinander und Ineinander von Sprache, leiblicher Erfahrung und Gemeinschaft wird damit

zum Kern rituellen Handelns und der Transzendenzerfahrung in diesem.

So wie Mary Douglas als Ethnologin iiber die Notwendigkeit von Ritualisierungen fiir das indi-

viduelle und gesellschaftliche kommunikative Handeln sprach, so ist aus den ExpertInnen-

interviews deutlich hervorgegangen:

1.

Rituale miissen etwas zum Ausdruck bringen, was fiir die soziale Ordnung und fiir die
Gemeinschaft relevant ist.

Rituale allein stiften noch keine Gemeinschaft, sondern diese Gemeinschaft wird durch
das rituelle Handeln geformt, konkretisiert und identifiziert. Wenn sich Rituale im seel-
sorglichen/therapeutischen Setting ereignen, so bildet sich auch dort ein Mikrokosmos
einer Gemeinschaft ab; teilweise finden die Rituale im gemeinschaftlichen Setting statt,
teilweise werden sie mit RepridsentantInnen des eigenen Systems durchgefiihrt. Es ent-
steht etwas Neues.

Ganz besonders in Zusammenhédngen von Seelsorge und Therapie sind Rituale Inszenie-
rungen einer neuen Wirklichkeit, in der die Uberfliissigkeit des alten Leib-Seele-
Dualismus>?? offenkundig wird. Es geschieht Inkarnation, das heifit: Worte werden zu
Fleisch, Transformation geschieht — und das auf den verschiedenen Ebenen und Sphéren

des Zusammenlebens.

522 Vgl. zum Leib-Seele-Dualismus, Helga Kuhlmann, 2004, 18.

260



10. Conclusio

Eine Conclusio dieser Untersuchung in zwei Teilen beinhaltet eine Schlussfolgerung, ein Ergeb-
nis des Nachdenkens und somit auch das Erkennen von Folgerungen und schlieBlich einen Ab-
schluss, der aber nichts AbschlieBendes im Sinne von Abgeschlossenheit hat, sondern einen Ab-

schluss im Duktus von 6ffnenden und weitenden Fragen und Perspektiven darstellt.

Die Aufmerksamkeit fiir die rituellen Dimensionen in Seelsorge und Therapie trifft in eine Zeit,
zu Beginn dieses neuen Jahrtausends, in der die Inanspruchnahme der traditionellen Rituale (Ka-
sualien) nicht mehr selbstverstindlich ist, zugleich aber eine erhohte wissenschaftliche und

durchaus auch populdarwissenschaftliche Aufmerksamkeit fiir diese Thematik entstanden ist.

Es scheint addquat und sinnvoll, das vielschichtige Instrumentarium der kulturanthropologischen
Ritualanalyse Turners fiir praktisch-theologische Studien einzubringen und auf Fragestellungen
hin zu erweitern, die an der Verkniipfung von Theorie und Praxis in systemischer Seelsorge und
Therapie interessiert sind. Angesichts der jetzigen gesellschaftlichen, kulturellen und individuel-
len Entwicklungen ist die Beobachtung, die sich im Anschluss an Turners Konzept der Liminali-
tdat und dann explizit des Liminoiden - also des Schwellenzustands und der Schwellenpersonen,
im Rahmen seiner Rekonstruktion der Passageriten®” - aufdringt keine Frage mehr: dass nim-
lich unsere heutige Zeit sowohl hinsichtlich des Individuums als auch hinsichtlich der Gesell-
schaft und Gemeinschaften/Gruppen immer mehr zu einer Schwellenzeit wird. In anderen Wor-
ten: Was in der Postmoderne als Konstante fungiert und in diesem Sinne von Dauer ist, ist der
Ubergang, der Umbruch und die Verinderung, und in dieser Situation die Vielfalt der mdglichen

Sinnkonstruktionen.

Wenn zu Beginn dieser Untersuchung gefragt wurde, ob es Verinderungen im Verstindnis von
Religion, Spiritualitidt und Theologie gibt, die dazu beitragen konnen, ein neues und erweitertes
Ritualeverstindnis zu erlangen, so kann dies als ein wesentliches Ergebnis der vorliegenden Ar-
beit hier festgehalten werden: Da die Rituale der Gegenwart - besonders was ihre Form und auch
ihre Durchfithrung im Kontext der Kirchen betreffen - nur noch eine geringe Verbindlichkeit
besitzen, gewinnen sie einen pluralistischen, fragmentarischen und experimentellen Charakter.”**

Dies spiegelt den aktuellen Zeitgeist der grundlegenden Veridnderungen fiir Religion, Spirituali-

>3 ygl. Kap. 2.3.2 und Victor Turner, 1967, 95 ff.
524 Vgl. Victor Turner, 1995, 86.

261



tdt und Theologie: Die privatisierte Religion steht neben der offentlichen Religion, Tendenzen
zur Individualisierung gehen einher mit Institutionalisierung und S#kularisierung steht neben

zunehmender Entsdkularisierung.

So bestiitigt sich van Genneps These >, dass Rituale in Momenten des Ubergangs, gerade dann,
wenn die soziale Struktur am schwiichsten ist, besonders wichtig sind. Ubergangsrituale im Sin-
ne van Genneps werfen verstidrkt die Frage auf, inwieweit sie fiir die Individuen in der Postmo-
derne die Funktion der Strukturierung von Entwicklungsprozessen erfiillen konnen bzw. wie der
Transitus von einem in einen anderen Zustand individuell und gesellschaftlich begleitet werden
kann. Erfiillen Rituale nicht mehr die an sie gerichteten Erwartungen, dann verlieren sie ihre
Funktion und verschwinden als Folge aus dem Leben einer Gemeinschaft oder sie leben — auf-
grund bewusst geleisteter oder nicht-bewusster Transformationsprozesse — in verdnderter Form
fort. Ebenso bestitigt sich Turners These, dass besonders das Liminoide die Erforschung von
Symbolen im Prozess sozialen Handelns, ,,in der Praxis, also nicht aus sicherer Entfernung zum

Leben ...« erfordere.”*®

Im Folgenden sollen in Form eines Ausblicks Ergebnisse benannt werden, die sich im Anschluss
an Turner, an die systemisch-genderorientierten Explorationen sowie aus der Auswertung der

Interviews nahe legen und weiter entwickeln lassen.
1. Rituale verbinden und verindern Wirklichkeiten.

Die verschiedenen Wirklichkeiten, die sich im Zusammenhang mit Ritualen ertffnen, gehen
nicht in Allgemeinheit oder Besonderheit auf und lassen sich nicht auf die Erfiillung von Intenti-
onen und Funktionen reduzieren. Vielmehr haben Rituale einen Selbstzweck und eine eigene
dsthetische wie auffithrende Qualitdat. So kommt es zu verschiedenen Ausdrucks- und Darstel-
lungsweisen, die sich erst im Prozess der Inszenierung zeigen bzw. die erst im Vollzug ihre un-
terschiedlichen Bedeutungskontexte und -linien zum Vorschein bringen. Rituale ermoglichen in
der Mehrdeutigkeit, die sich im Vollzug eroffnet, eine Riickbesinnung auf deren Entstehungs-
kontext und eine Vorwirtsbewegung zu den verschiedenen wirklichkeitserzeugenden Moglich-
keiten. Erst im Vollzug zeigt sich, wie und ob die Vielschichtigkeit der rituellen Inszenierung zur

Verbindung der verschiedenen Wirklichkeiten fiihrt. Hier spiegelt sich der Kontext der Hori-

32 vl Kap. 2.1.2.
526 Victor Turner, 1995, 88.

262



zonterweiterung des systemischen Denkens wieder. Ausgehend von sich wandelnden Bezie-
hungssystemen, die im Zentrum von Ritualausiibungen stehen, werden die Themen und inneren
Welten der einzelnen Menschen neu verstanden und begegnen sich auf den verschiedenen Ebe-
nen. Ein Ergebnis der Interviews ist die Bestédtigung, dass Rituale Wirklichkeiten verdndern, in-
dem sie Wirklichkeiten schaffen. Hier ereignet sich das Zusammenflieen der vier untersuchten
Sphéren: Sprache, Korper, Kosmos und Gemeinschaft. Soziale, kulturelle, religiose und ge-
schlechtsspezifische Besonderheiten sind von Bedeutung und beeinflussen die jeweiligen Wirk-

lichkeiten.
2. Rituale sind korperliche Handlungsformen.

Ausgehend vom Performativen ist die Korper-Ebene im Ritual konstitutiv und konkret. Im Ritual
kommen verschiedene Ebenen zusammen: die konkreten korperlichen Handlungen und Empfin-
dungen/Wahrnehmungen, die Theaterdhnlichkeit des Verhaltens, des Geschehens, des Settings
(Symbole, ,,Requisiten*) und die korperbezogene Haltung der RitualeleiterInnen®*’ sowie der am
Ritual Teilnehmenden. Wenn z.B., wie das in der kontextuellen Therapie hiufig’*® praktiziert
wird, das Ritual so ausgeiibt wird, dass der Téter sich hinkniet, vollzieht sich allein durch die
korperliche Bewegung eine innere Bewegung. In dem korperlichen Akt des Hinkniens kann sich
etwas von dem abbilden und ereignen, was fiir den Heilungs- und Verstehensprozess der Ratsu-
chenden entscheidende Konsequenzen haben kann. Denn wie oben gezeigt wurde’*, sind gerade
das Zusammenwirken von Korper und Sprache fiir den Aufbau von neuen Moglichkeiten emoti-
onaler Verbindung und verantwortlichen Lebens in Ritualen entscheidende Parameter. Erotik
und Sinnlichkeit konnen ein wesentlicher Bestandteil dieser Korperlichkeit im Ritual sein. So
wie Eros nach Plato zusammen bringt, was unterschieden ist und sich dennoch entspricht, so ist
auch im Ritual die erotische Ebene priasent, wenn die Beteiligten bereit sind, sich mit Leib und
Seele auf den Transformationsprozess einzulassen. Macht, Erotik und Spiritualitit gewinnen eine
neue Bedeutung.530 Allerdings ist gerade hier die gendersensible Perspektive einzubeziehen.
Macht und Erotik kénnen im Ritual als Teil dieses korperlichen Erfahrungsspielraumes als Kraft

und vor allem als mit anderen geteilte, anderen mitgeteilte Kraft erlebt werden, zugleich aber

327 In Interview 5 mit Gesine Trost hierzu sehr passend die Antwort auf Frage 3: ... da habe ich gemerkt, ich brau-
che noch was Rituelles, was das mich so richtig in den Rhythmus holt, habe mich umgekehrt und einfach in dieses
Gras gebissen ..."

328 Terry D. Hargrave, 1994 und auch Terry D. Hargrave/Frank Pfitzer, 2005.

2 ygl. Kapitel 9.4.1., S. 248 ff.

> Vgl. Ursula Riedel-Pfifflin/Julia Strecker, 1999, 191 ff.

263



auch als Grenziiberschreitung und Diffusion. Deshalb ist die Kldrung und bewusste Reflexion

der SeelsorgerInnen/Therapeutlnnen-Rolle von grofler Bedeutung.

3. Rituale, Sprache und Bindung gehodren zusammen.

Im Ritual wird mit Leib, Geist und Seele ein Raum betreten, der Immanenz und Transzendenz
als eine Wirklichkeit erfahrbar macht. Im therapeutischen und seelsorglichen Vollzug des Rituals
kommen die verschiedenen Ebenen der einen groBen Wirklichkeit zusammen. Zugleich ist diese
im Ritual durch die Versprachlichung materialisierte Wirklichkeit unserem alltidglichen Bewusst-
sein iibergeordnet. Das Ritual wirkt iiber das alltigliche Bewusstsein hinaus und lisst die offene
Dimension des Symbolischen eine Wirklichkeit betreten, die den Zugang zu neuen Landschaften
ermoglicht. In dieser offenen Dimension des Symbolischen ist Wandlung und Verwandlung,
aber auch Bindung und Riickbindung méglich. Zugleich ertffnet sich hier der Raum der Trans-
zendenz als ein Raum, der Platz lésst fiir Sammlung und Vergewisserung, aber eben auch fiir

Bewegung und Verinderung. Das Ritual kennzeichnet den Anfang und das Ende eines Uber-

gangs.

Nicht nur die Ritualisierung des Sprachinhaltes ermoglicht eine Verdichtung des Wesentlichen,
dazu gehoren gleichfalls die symbolische Handlung sowie die unmittelbar sinnhafte Realisierung
des zuvor nicht Verbalisierten. Dieses Wesentliche, dieser Raum, in dem Stimmigkeit und Bezo-
genheit spiirbar werden, macht Rituale zu einem jedes Mal wieder einzigartigen Geschehen.
Durch den jeweils eigenen Sprachfindungsprozess entsteht eine Neuorientierung im eigenen
Herzen, auch in der Bezogenheit untereinander. Im Moment der Transzendierung, dem Offnen
des Raums fiir die Bindung und Riickbindung, geschieht Unerwartetes und Unvorhersehbares,
das seine eigene besondere Kraft entfaltet. Kraft und Verbundensein, Bezogensein und Sich-

Beziehen auf — all das sind Teile des Wandlungsprozesses, die im Ritual mitschwingen.

4. Rituale sind nicht ohne den Blick auf Macht- und Autoritdtsbeziehungen zu begreifen.

Ausgehend von den Beobachtungen der interviewten Expertlnnen, die Rituale in ihrem jeweili-
gen Setting innerhalb einer normativen Ordnung inszenieren, ldsst sich belegen, was in Ritual-
theorien und verschiedenen Entwiirfen zum performative turn angedacht wurde. Die Performati-
vitdt der Machtbeziehungen in Ritualen ist wesentlich fiir das rituelle Geschehen und fillt je

nach Perspektive (Gender, Status) unterschiedlich aus. Vor allem ist die Frage nach der Macht

264



insofern zu stellen, als im Ritual zugleich ,,Erméchtigung* stattfindet. Die Erkenntnisse aus der
systemischen Therapie und Seelsorge sowie die Auseinandersetzung mit Geschlechterdifferenz

und Sinnstiftung sind dabei wegweisend.

Berufung als ein Aspekt der Macht- und Autorititsfrage ist insofern von Bedeutung, als die Fra-
ge nach der Transparenz und des bewussten Umgangs mit der eigenen Rolle in das performative
Feld hineinwirkt. Je bewusster der Umgang mit der eigenen Macht als RitualeleiterIn ist, desto
transparenter und nachvollziehbarer wird das rituelle Geschehen und dessen Inhalte fiir die Teil-
nehmenden. Die Macht performativer Prozesse bewirkt die Einverleibung von Machtstrukturen
durch Strukturierung und Formgebung, indem Prozesse ermoglicht werden, die sich in Habitus
und spezifischen Lebensstilen ebenso manifestieren wie in der Anerkennung oder Nichtanerken-
nung von Autorititen und Hierarchien. Schlussendlich macht sich an der Machtfrage auch die
Legitimation fiir rituelle Handlungen fest. RitualeleiterInnen, die den Individuen im Ritual die
Moglichkeit eroffnen, die individuelle Darstellung als Ort der Auffithrung von Normen sowie
Infragestellung der Normen zu begreifen, sehen ihre Verantwortung, mit dieser Prozessbeglei-

tung dialogisch umzugehen, sehr unterschiedlich.”"

Erweiternd und ausblickend sei hier an die ethische Herausforderung erinnert, die die Arbeit mit
Ritualen Therapeutlnnen und SeelsorgerInnen mit auf den Weg gibt. Ausgehend davon, dass sie
Familien und Einzelne von Leiden und dysfunktionalem Verhalten weg bewegen mochten bzw.
sie dazu anleiten, dass sie sich selbst auf den Weg machen, hat das fiir ihre Arbeit Konsequen-
zen: Sie offnen die Tiir zur Zukunft dadurch, dass sie KlientInnen ermutigen, sich den Themen
aus ihrer Vergangenheit zu stellen. Ob diese die Zukunftsperspektive erreicht haben, erkennen
sie daran, ob sie beginnen, Pliane und Perspektiven zu entwickeln. Es ist die Aufgabe der Weg-
begleiterInnen, Interventionen anzubieten, die Handlungsspielrdume erweitern und neue Ent-

wicklungsschritte moglich machen.

Die Erkenntnis aus der systemischen Arbeit mit Mehrgenerationen®>* macht bewusst: Der inte-

grative Ansatz, Liebe und Vertrauen zwischen den KlientInnen, aber auch in ihren Generationen

31 Siehe hierzu Interview 7, Elsa Merz, Antwort 4, in der sie sich im Zusammenhang mit Konfirmation mit der
Anerkennung des gottlichen Vater- und Mutterseins beschéftigt. Vergleichsweise dazu duflert sich sehr unreflektiert
Sabine Simon, die auf einer personlichen Berufung ihres Meisters besteht, ohne ihre eigene Autoritit und Machtpo-
sition kritisch zu bedenken. Moses El Hur als ménnlicher Therapeut beschiftigt sich sehr mit Macht und Verantwor-
tung aus Sicht der Ritualleitung.

32 Vgl. das Beispiel von Gertrud Jung, S. 258.

265



(wieder)herzustellen, ist mit viel Arbeit, Respekt und Feinfiihligkeit verbunden. Rituale sind eine
wesentliche systemische Interaktionsform, die aber sorgfiltig reflektiert und in den seelsorgli-

chen/therapeutischen Prozess eingebunden werden will.”*

5. Rituale werden aus der jeweiligen Gender-Perspektive unterschiedlich erlebt und bewertet,

was wiederum Einfliisse auf die Seelsorge- und Therapielandschaft ausiibt.

Sowohl die interviewten Expertinnen als auch die Experten betonen unterschiedliche Herange-
hensweisen der Geschlechter an Rituale. Diese Dynamik wurde als ein Ergebnis der Expertln-
nen-Interviews benannt. Wihrend Minner im Zugang zu Ritualen eher Fremdheit empfinden,
entwickeln Frauen schneller Vertrauen und die Bereitschaft, sich auf ein Wagnis einzulassen.
Die Bereitschaft zu Kreativitit und unbekannten Wagnissen wurde von den Frauen in Bezug auf

ihre eigenen Geschlechtsgenossinnen wesentlich hoher eingestuft.

Von therapeutischer Seite aus gibt es ein Bewusstsein fiir die iiberwiegend weibliche Ausrich-
tung des psychotherapeutischen Arbeitsfeldes in Bezug auf Rituale. Zugleich wird von einigen
bemerkt, dass die Mehrheit des Klientels weiblich sei und die Bereitschaft, sich grundsitzlich auf
therapeutische bzw. seelsorgliche Prozesse einzulassen dann auch wiederum die Bereitschaft fiir
Rituale beeinflusse. Welche Auswirkungen dies im Einzelnen gegenwirtig und perspektivisch
auf die seelsorgliche und therapeutische Landschaft hat, wire in einer weiteren Forschungsarbeit
sicherlich untersuchenswert. Ebenso wire noch zu eruieren, inwieweit die Genderperspektive
das Rollenverstindnis sowohl im Hinblick auf die Therapeutlnnen-, als auch auf die Seelsorge-

rInnen-Rolle mafBgeblich beeinflusst.

6. Rituale in Seelsorge und Therapie leben von der Inszenierung und Auffithrung symbolischer

und sozialer Handlungen und konnen sich gegenseitig befruchten.

Wenn ein Ritual als Auffithrung symbolischer und sozialer Handlungen bezeichnet wird, spielen

Kontingenzen wie Kontinuitdten der Darstellung eine wesentliche Rolle. Therapeutlnnen kénnen

333 Vgl. hierzu Anm. 164. Die Thematik des rituellen Missbrauchs ist in dieser Untersuchung nur erwihnt. Da die

ethische Verantwortung der SeelsorgerInnen und TherapeutInnen unter dem Aspekt der Macht- und Autoritits-
beziehungen so entscheidend ist, sei hier betont: Ritueller Missbrauch, ob als sexueller, physischer oder emotionaler
Missbrauch realisiert, ist eine Form von Gewalt, die hdufig unter dem Deckmantel der Religiositit oder vermeintli-
chen Sinnzuschreibungen durchgefiihrt wird. Kinder und Jugendliche, die solchen massiven Gewalthandlungen
ausgesetzt werden, sind meistens ihr Leben lang mit den Folgen von Traumata beschiftigt. Vgl. u.a. Judith Herman,
1993, und Michaela Huber, 2009.

266



sich an dieser Stelle von Theologie und Seelsorge inspirieren lassen. Als Auffithrung wird das
Ritual insofern bezeichnet, als den an ihm Beteiligten eine Differenzerfahrung zuteil wird, die
sich in der Performance ausdriickt. Der Charakter der Auffiihrung entsteht in dem Moment, in
dem auf potenzielle Zuschauerlnnen Bezug genommen wird. Diese Bezugnahme entsteht auch
dort, wo eine Gemeinschaft fiir sich selbst eine Auffithrung inszeniert. Zugleich wird dort eine
soziale Gemeinschaft deutlich, wo sowohl auf die praktischen Regeln der Kommunikation als
auch auf die gemeinsamen Erfahrungen der Inszenierung rekurriert wird. SeelsorgerInnen kon-
nen also hier von den Therapeutlnnen lernen, wenn sie sich im Seelsorgesetting dafiir 6ffnen, mit
Ratsuchenden Rituale zu kreieren. Hier konnen aufgrund von Verletzungen und geschiadigtem
Identititsgefithl Moglichkeiten geschaffen werden, Verhaltensmuster und innere Uberzeugungen

neu zu gestalten:

e Der erste Schauplatz sind die Menschen, mit der die Klientin liebevolle und vertrauens-
volle Erfahrungen hétte machen sollen. Es gibt Beziehungen, wo das destruktive Verhal-
ten, das in der Vergangenheit soviel Schaden angerichtet hat, immer noch virulent ist.
Ebenso gibt es Menschen, die in der Vergangenheit andere sehr verletzt haben, die inzwi-
schen aber gestorben oder unauffindbar sind. Es gibt aber auch Situationen, in denen
Menschen sich fiir ihr Verhalten verantwortlich erkldaren und diese Verantwortung auch
benennen. Dies kann in einer Begegnung geschehen, die von der Therapeu-
tIn/SeelsorgerIn begleitet wird, aber auch in Form von Vorschldgen zu Gelegenheiten fiir
liebevolle und vertrauenswiirdige Interaktionen, z. B. in einem Verséhnungsritual.”**

e Der zweite Schauplatz sind die inneren Bithnen der Ratsuchenden, die sich im Ritual eine
duBere Biihne suchen. Ein wesentlicher Erkenntniszuwachs aus der systemischen Per-
spektive ist die Wahrnehmung, dass Menschen, wenn sie einmal die Grundbediirfnisse
ihres Identitdtsgefiihls und der Grundlage fiir Vertrauen verstanden haben, destruktive
Konstruktionen, wie z. B. Selbstabwertung infolge von massiven Verletzungen, ablegen
konnen. Stattdessen gibt es die Moglichkeit fiir neue und hilfreiche Konstruktionen, die
den KlientIlnnen Optionen fiir neue Sichtweisen ihrer selbst im Zusammenspiel mit ande-
ren er0ffnen. Dies kann in Selbsthilfegruppen, aber auch in 6ffentlichen Veranstaltungen
zu bestimmten Themen geschehen. So machten Initiatorinnen von Frauengottesdiensten

zum Thema ,,sexuelle Gewalt* die Erfahrung, dass dies besonders von Uberlebenden se-

¥ Vgl. dazu Terry D. Hargrave/Frank Pfitzer 2005.

267



xueller Gewalt als Modell erlebt wurde, wie sie lernen konnten, neue Definitionen von
sich selbst zu finden.

e Der dritte Schauplatz ist das Seelsorge-/Therapiesetting selbst. Indem die Therapeutln die
Klientlnnen unterstiitzt, neue Verhaltensweisen zu erproben, unterstiitzt sie auch neue
kognitive Konstrukte, die sich in diesem Zusammenhang auftun. Wenn jemand stindig
Selbstabwertungsbotschaften gegen sich richtet, so ist es Aufgabe der Therapie, die da-
hinterliegende individuelle psychische Dynamik zu beleuchten, aber auch neue Konstruk-
tionen zu entfalten und wirksam werden zu lassen. SeelsorgerInnen konnen Rituale in ihr
Handlungsspektrum aufnehmen, um auf performativer Ebene neue, konstruktive Verhal-
tensweisen einzuiiben. So ist die Erarbeitung neuer Botschaften, die von Selbstliebe und
Vertrauen geprigt sind, oft besonders wirksam {iiber die Arbeit mit Ritualen zu errei-

chen.>’

7. Rituale sind liminoid.

Ankniipfend an Turners Unterscheidung zwischen Liminalitdt und Liminoiditédt ldsst sich fiir
Rituale in Seelsorge und Therapie der Schwerpunkt auf das Liminoide legen. War den liminalen
und liminoiden Phinomenen gemeinsam, dass sie eine Unterbrechung des Alltags darstellen und
einen Zwischenraum kreativen Erlebens herstellen, beziehen sich die liminoiden Phinomene
besonders auf Bereiche der Individualitit, der Freizeit und der Freiwilligkeit. Hier kommt auch
das ludische Element der Rituale zum Tragen.536 Im Liminoiden, das eher an den Réndern, in
den Zwischenrdumen und Liicken zentraler Institutionen entsteht, konnen gemeinschaftliche
Normen zeitweise auBBer Kraft gesetzt werden, um dann erneut in das Bewusstsein und in die
Korper der Beteiligten eingeschrieben zu werden. Dies gilt fiir die Handlungsfelder Therapie und

Seelsorge gleichermal3en.

Mittels spielerischer Handlungsformen, die in der Gemeinschaft ausprobiert werden konnen, gibt
es die Moglichkeit, bestehende Zustinde zu kritisieren, aber auch ihre Verdnderung und Unter-
wanderung zu erproben. Im Ludischen treffen Macht und Normativitidt mit Kritik und Kontin-
genzerfahrungen zusammen. Die konfessionelle Vielfalt, die im Kontext des Liminoiden auf-

taucht, ist eine Chance und Herausforderung fiir die Situation der Kirchen zu Beginn des 21.

3% Angelika Glockner ist der Frage nach dem Ablauf des rituellen Satzes und seines Vollzugs im therapeutischen

Rahmen nachgegangen, 2000, 71 ff.
2% ygl. Victor Turner, 1995, 40 ff.

268



Jahrhunderts. Hier ist die interkulturelle Seelsorge herausgefordert: Seelsorge muss sich heute
mit ihren Ritualen im Spannungsfeld zwischen Globalitdt und Partikularitét situieren, in einer
globalen Sicht der Pluralitdt menschlicher Probleme, die nur durch die Kenntnis vielfiltiger kon-
kreter Kontexte angemessen erfasst werden konnen. Dies ist eine Herausforderung und Chance,
gerade auch fiir die evangelische Kirche, die sich mit ihrem protestantischen Erbe immer noch
auf unsicherem und héufig ambivalent besetztem Terrain bewegt. Gerade in diese Ambivalenz
und Offnung hinein konnen Rituale mit ihrer liminoiden Wirkkraft Synergien der Heilung auf

ganzheitlicher Ebene fiir die Seelsorge freisetzen.

8. Rituale beinhalten Heilung und Befreiung als wesentliche Elemente.

Fiir Therapie und Seelsorge gilt gleichermallen: Rituale wirken verdichtend und vertiefend und
genau diese Wirkung ist das Verbindende, nicht nur, was die untersuchten Wirkkreise Therapie
und Seelsorge betrifft. Auch in anderen Bereichen und anderen Disziplinen haben Rituale eine
heilsame, befreiende und transzendierende Kraft. In dieser Zeit von grundlegenden gesellschaft-
lichen Veridnderungen verwundert es kaum, dass sich Religion und Rituale ebenso in einem
Transformationsprozess befinden. Hier liegt eine Chance fiir die Kirchen, Rdume fiir Sprachlo-
sigkeit zu erdffnen. Die Bereitschaft, das Unsichtbare sichtbar zu machen und die sicht- und
fiihlbare Wirklichkeit zu iiberschreiten, kann in Zeiten der Wandlung neue Wege aufzeigen. Das
Einzigartige an diesen Wandlungen ist das Prozesshafte und das Unverfiigbare: Heilung und
Befreiung sind vielleicht wihrend der Durchfiihrung des Rituals in allen Dimensionen spiir- und
erfahrbar. Héaufig stellt sich jedoch erst einige Zeit spiter die Auswirkung und Wandlungskraft
des Rituals auf den verschiedenen Ebenen ein. Gerade in diesem Wandlungsprozess wirken die
verschiedenen Sphéren, namlich Sprache, Korper, Kosmos und Gemeinschaft ineinander und
sind ohne ihre gegenseitige Beeinflussung und Synergie nicht denkbar. Auch die Konsequenzen

von Heilung und Befreiung wirken sich auf diese vier Ebenen synergetisch und kathartisch aus.

9. Rituale sind protestantisch.

Auch wenn immer wieder beklagt wird, dass die evangelische Kirche zu wenig Spiritualitdt und
Sinn fiir Liturgisches und Rituelles iibrig habe, kann an dieser Stelle festgehalten werden: Das
Konzept des ,,Priestertums aller Glaubigen* eroffnet besonders iiberzeugende Moglichkeiten fiir
von Einzelnen und Gemeinschaften selbst maf3geblich gestaltete Rituale. Die Einstellung, dass

weder Hierarchien noch Erbfolgen oder Institutionen, sondern ausschlieBlich Gottes Gegenwart

269



und das Evangelium entscheidende Zisuren fiir das Leben setzen, kommt nimlich der Einschit-
zung der meisten interviewten Expertlnnen sehr nahe, dass die wichtigen Impulse fiir das Leben
der KlientInnen aus der Beratungssituation und damit gewissermalen aus dem Kairos entstehen.
Die Ratsuchenden werden damit selbst zu Expertlnnen ihrer Situation und genau dieser Akt er-
moglicht die Unmittelbarkeit, die Beriihrbarkeit und die Vertiefung der spirituellen Erfahrungen.
Die Idee des ,,Priestertums aller Gldaubigen* beinhaltet als Gedanken, dass alle Getauften vor
Gott ,,ohne patentierte menschliche Vermittler" in Freiheit stehen. PastorIn und Seelsorgerln
unterscheiden sich von anderen Christen nur durch ihre Funktion und Ernennung, nicht aber
durch ihren spirituellen Status. Ebenso kommt hier die Anerkennung aller Formen des Lebens
als gottliche Berufungen mit ins Spiel; die Unantastbarkeit dieser Berufungen geht damit als Ge-
danke einher. Berufung - ein Terminus, der zu Beginn dieser Untersuchung gar nicht im Blick-
feld stand - gewann durch die Aussagen der Expertlnnen und die Uberschneidungen in deren
Stellungnahmen an Bedeutung. Was bei Martin Luther schon in Bezug auf die Arbeit von Monch
und Priester gesagt wurde, gilt fiir alle Menschen: In Gottes Augen ist die Arbeit der PfarrerIn,
der Therapeutln, des Girtners oder der Frau, die ihre Hausarbeit verrichtet, absolut gleichgestellt
und gleichwertig angesehen. So sind auch Expertlnnen, die mit Ritualen arbeiten den Ritualsu-
chenden, deren Weggeschichten gesehen und in ein anderes Licht gestellt werden, gleichrangig
und ebenbiirtig vor Gott. Diese Gleichstellung ermoglicht Transparenz in der Kommunikation,

Transzendenz in der Immanenz und Offenheit fiir das evangelische Grundprinzip.

10. Rituale er6ffnen individuelle passgenaue Lebensbegleitung und zugleich die Chance der Ent-

individualisierung.

Einzelne konnen im Ritual ihrer eigenen Biographie und Berufung auf die Spur kommen und
sich zugleich auf die sozialen Relationen beziehen, die ihre Lebenswelt strukturieren. Auf einer
anderen Ebene erschlieBt sich aber auch der besondere Horizont von Gerechtigkeit, von weiter
gefassten systemischen Settings und Rahmenbedingungen der Welt. Die Theorie Turners, dass
Rituale transformative Kraft entfalten konnen, hat sich bestétigt und ist unter systemischer und
gendersensibler Perspektive bedeutsam fiir die liminoiden Prozesse. Es gibt eine Bandbreite
schwieriger und konfliktreicher Situationen, deren Losungsmoglichkeiten nicht mit einem einzi-
gen Ritual aufgenommen werden konnen. Ganz besonders bei Erfahrungen von Traumatisierung
und Gewalt sind die Aufarbeitungsmoglichkeiten nur in einem Ansatz aufzuarbeiten, der iiber
die personliche/individuelle Perspektive hinausgeht und den gesamten Kontext mit einbezieht.

Dabei ist die systemische Sichtweise Augen-6ffnend und Blick-erweiternd.

270



Last not least:

Rituale sind kein Allheilmittel, aber sie bieten denen, die sich fiir ihre Wirkkraft 6ffnen, einen
Anker und eine Plattform fiir die Transformation in ihrem eigenen und dariiber hinaus im gesell-
schaftlichen System. Rituale sind insofern wahrhafte Transformationsmedien sowohl fiir die Ri-
tualbegleiterInnen als auch fiir die Ritualsuchenden, als sie auf allen Ebenen von Systemen Ver-
dnderungen begleiten und bewirken konnen. Rituale gehen mit seelischen Prozessen einher, ha-
ben aufgrund ihrer Fihigkeit, Wirklichkeiten zu verbinden, einen groen Einfluss auf das Ver-
hiltnis von Innenrdumen und AuBenrdumen, von Korper und Seele, von Selbstverhiltnis und
Weltverhiltnis. Interkulturelle und interreligiose Fragen sind Teil dieses Prozesses und miissen
fiir neu zu entwickelnde Ritualtheorien innerhalb und aulerhalb von Kirchen wegweisend sein.
Die Dimension der geschlechtsspezifischen Unterschiede und Besonderheiten, aber auch der
inklusiven Momente und Verbindungen, bleibt Teil und Ressource dieser weiteren Erkundungen.
Wenn zu Beginn dieser Arbeit gefragt wurde, inwiefern Rituale in Seelsorge und Therapie von-
einander lernen konnen, so sei hier abschlie3end geltend gemacht: In ihrer Eigenheit bieten Ritu-
ale im Raum der Seelsorge die Moglichkeit, Vertiefungen und Bewusstwerdungsprozesse anzu-
leiten, die sonst nur im therapeutisch-geschiitzten Raum moglich sind. Gerade weil auch von
nichtkirchlichen Therapeutlnnen immer wieder darauf hingewiesen wird, wie wichtig die Einbe-
ziehung der Sinnfragen fiir die Durchfiihrung einer Therapie sei, werden Rituale zu einer
Schnittstelle zwischen der Suche nach Sinn und Vertiefungsprozessen der unbewussten Person-
lichkeitsanteile und unverarbeiteten Dilemmata. So entstehen wieder neue Dimensionen und sie
erweitern die Facetten der methodisch fundierten Seelsorge- und Therapielandschaft: Rituale und

Seelsorge gehoren zusammen, Therapie und Rituale ebenso.

Rituale katalysieren und stabilisieren vor allem auf der seelischen Ebene wertvolle Aspekte und
Dynamiken und eréffnen den Beteiligten die Moglichkeit, Sinn und Transzendenz zu erfahren
und sich in dieser Transzendenzerfahrung wandelbar und mit allem verbunden zu begreifen. In-
wieweit diese Prozesse die Kirchenlandschaft bereichern und beleben werden, bleibt ein weiter

und groBer, spannungsvoller und zu entdeckender, noch lange nicht erschlossener Raum.

271



LITERATURVERZEICHNIS

Alexander, Bobby C.: Victor Turner Revisited. Ritual as Social Change, in: American Academy
of Religion, (Atlanta), 1991, AS 74.

Anderson, Harlene und Goolishan, Harold: Der Klient ist Experte. Ein therapeutischer Ansatz
des Nicht-Wissens, in: Zeitschrift fiir systemische Therapie, 1992, Jg. 10 (3), S. 176 ff.

Anderson, Harlene und Goolishan, Harold: Menschliche Systeme. Vor welche Probleme sie uns
stellen und wie wir mit ihnen arbeiten, in: Von der Familientherapie zur systemischen
Perspektive, S. 189-216, hrsg. von Ludwig Reiter, Ewald-Johannes Brunner und Stella
Reiter-Theil. Berlin, Heidelberg und New York 1988.

Arendt, Hannah: Was ist Existenz-Philosophie?, Frankfurt am Main 1990.

Bamberg, Michael: Is there anything behind discourse? Narrative and the local accomplishment
of identities, S. 220 ff., in: Challenges to theoretical psychology. Selected and edited
proceedings of the seventh Beannial Conference of The International Society for
Theoretical Psychology Berlin, 1997, hrsg. von Wolfgang Maiers u. a., North York
1999.

Bateson, Gregory: Mind and Nature: A Necessary Unity, New York 1984.

Bateson, Gregory: Okologie des Geistes, Frankfurt am Main, 1981.

Bateson, Mary Catherine: Mit den Augen einer Tochter. Meine Erinnerung an Margaret Mead
und Gregory Bateson, Hamburg 1987.

Becker, Sybille u. a. (Hrsg.): Das Geschlecht der Zukunft. Zwischen Frauenemanzipation und
Geschlechtervielfalt, Stuttgart 2000.

Bell, Catherine: Ritual Theory Practice, New York 1992.

Bell, Catherine: Ritual. Perspectives and Dimensions, New York 1997.

Belliger, Andrea und Krieger, David J.: Einfiihrung, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S. 7 ff., hrsg.
von Andrea Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Bertalanffy, Ludwig von: Robots, men and minds, New York 1967.

Bloch, Maurice E. F.: Prey into Hunter. The politics of religious experience, Cambridge 1991.

Boff, Leonardo: Kleine Sakramentenlehre, Diisseldorf 1975.

Bons-Storm, Riet: The incredible Woman. Listening to Women’s Silences in Pastoral Care and
Counseling, Nashville 1996.

Boscolo, Luigi und Bertrando, Paolo: Die Zeiten der Zeit. Eine neue Perspektive in systemischer
Therapie und Konsultation, Heidelberg 1994.

Boszormenyi-Nagy, Ivan: Unsichtbare Bindungen. Die Dynamik familidrer Systeme, Stuttgart
1981.

Bredel, Ursula: Erzdhlen im Umbruch. Studie zur narrativen Verarbeitung der "Wende" 1989,
Tiibingen 1999.

Bukow, Wolf-Dietrich: Uber den Nutzen, sich mit Ritualen zu befassen, in: Kuckuck. Notizen zu
Alltagskultur und Volkskunde, 1995,2, S. 11 ff.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt am Main, 1991.

Butler, Judith: Performative Akte und Geschlechterkonstitution. Phinomenologie und feministi-
sche Theorie, in: Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften,
S. 301 ff., hrsg. von Uwe Wirth, Frankfurt am Main 2002.

Bynum, Caroline Walker: Fragmentierung und Erlosung. Gender Studies, Frankfurt am Main
1996.

Caduff, Corina und Pfaff-Czarnecka, Joanna: Einleitung, in: Rituale heute. Theorien — Kontro-
versen - Entwiirfe, 2. Aufl., S. 7 ff., hrsg. von Corina Caduff und Joanna Pfaft-
Czarnecka, Berlin 2001.

272



Centlivres, Pierre: Artikel ,,Die Ubergangsriten heute®, in: Handbuch der Schweizerischen
Volkskultur, Bd. 1, S. 221 ff., hrsg. von Paul Hugger, Ziirich 1992.

Cohen, Abner: The politics of elite culture, Berkeley 1981.

Cornehl, Peter: Zustimmung zum Leben und zum Glauben. Eine Besinnung auf den Sinn der
Fest- und Feiertage, in: Praktische Theologie Heute, 1985, 74, S. 410 ff.

Couper-Kuhlen, Elizabeth und Kortmann, Bernd (Hrsg.): Cognitive and discourse perspectives
on cause, condition, concession and contrast, Berlin 2000.

Czikszentmihalyi, Mihaly: Flow. Studies of Enjoyment, Chicago 1974.

Deeke, Axel: Experteninterviews — ein methodologisches und forschungspraktisches Problem,
in: Experteninterviews in der Arbeitsmarktforschung. Diskussionsbeitrige zu methodi-
schen Fragen und praktischen Erfahrungen, S. 7 ff., hrsg. von Christian Brinkmann,
Axel Deeke und Brigitte Volkel, Niirnberg 1995.

Deflem, Mathieu: Ritual, Anti-Structure and Religion: A Discussion of Victor Turner”s
Symbolic Analysis, in: Journal for the Scientific Study of Religion (Cincinnati), 1991,
30, 1-25.

Derrida, Jaques: Eine gewisse unmogliche Moglichkeit vom Ereignis zu sprechen, Berlin 2003.

Douglas, Mary: Reinheit und Gefihrdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigungen
und Tabu, Berlin 1985.

Douglas, Mary: Ritual, Tabu und Korpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in Industrie-
gesellschaft und Stammeskultur, Frankfurt/Main 1974.

Driver, Tom F.: The Magic of Ritual. Our Need for Liberating Rites that Transform Our Lives
and Our Communities, San Francisco 1991.

Durkheim, Emile: Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Frankfurt/Main 1912/1996.

Eberle, Thomas und Hitzler, Ronald: Artikel ,,Phdnomenologische Lebensweltanalysen®, in:
Qualitative Sozialforschung. Ein Handbuch, 3. Auflage, S. 109 ff., hrsg. von Uwe
Flick, Ernst von Kardorff und Ines Steinke, Weinheim 2000.

Ehrenzweig, Anton: The hidden order of art, St. Albans 1970.

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen, Frankfurt/Main 1984.

Eliade, Mircea: Mythos und Wirklichkeit, Frankfurt/Main 1988.

Enzner-Probst, Brigitte: Rituelle Seelsorge. Uberlegungen zur Bedeutung der rituellen Dimensi-
on fiir die seelsorgliche Begleitung, in: Praktische Theologie, 2009, 98, 4, 187-209.

Erdheim, Mario: Ritual und Reflexion, in: Rituale heute. Theorien — Kontroversen - Entwiirfe, 2.
Aufl., S. 165 ff., hrsg. von Corina Caduff und Joana Pfaff-Czarnecka, Berlin 2001.

Eulenberger, Klaus, Friedrichs, Lutz und Wagner-Rau, Ulrike: Das Netz ist zerrissen. Texte,
Gebete und kleine liturgische Formen. Zum Neuen Evangelischen Pastorale, in: Deut-
sches Pfarrerblatt, 2003, 2, S. 129 ff.

Foerster, Heinz von: Aufbau und Abbau, in: Lebende Systeme: Wirklichkeitskonstruktion in der
systemischen Therapie, S. 19 ff., hrsg. von Fritz B. Simon, Heidelberg 1988.

Forster, Edgar: Radikale Performativitit, in: Pddagogik des Parformativen, S. 224 ff., hrsg. von
Christoph Wulf und Jorg Zirfas, Weinheim und Basel 2007.

Frankl, Viktor E.: Der unbewusste Gott. Psychotherapie und Religion, 7. Aufl., Miinchen 1988.

Freud, Sigmund: Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und
Neurotiker, Frankfurt am Main 1991, Ges. Werke, Bd. 9.

Friedrichs, Lutz: Kasualpraxis in der Spdtmoderne. Studien zu einer Praktischen Theologie der
Uberginge, Leipzig 2008.

Friichtl, Josef und Zimmermann, Jorg: Asthetik der Inszenierung, in: Asthetik der Inszenierung,
S. 9 ff., hrsg. von Josef Friichtl und J6rg Zimmermann, Frankfurt am Main 2001.

Fuchs, Guido: Mahlkultur. Tischgebet und Tischritual, Regensburg 1998.

Gebauer, Gunter und Wulf, Christoph: Mimetische Weltzugéinge. Soziales Handeln, Rituale und
Spiele, dsthetische Produktionen, Stuttgart 2003.

273



Geertz, Clifford: ,,Deep play* - Ritual als kulturelle Performance, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S.
99 {f., hrsg. von Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Gerbert, Frank: Psycho-Szene: Wenn Therapeuten Gott spielen, in: Focus, 1998, H. 13, S. 222 ff.

Girard, René: Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt am Main 1992.

Glockner, Angelika: Lieber Vater, Liebe Mutter. Sich von den Schatten der Kindheit befreien,
Freiburg 2000.

Gluckman, Max: Les rites de passage, in: Essays on the rituals of social relation, S. 1 ff., hrsg.
von Max Gluckman, Manchester 1962.

Goffman, Erving: Moduln und Modulationen, in: Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und
Kulturwissenschaften, S. 185 ff., hrsg. von Uwe Wirth, Frankfurt 2002.

Grimes, Ronald L.: “Ritual”, in: Guide to the Study of Religion, S. 259 ff., hrsg. von Willi Braun
und Russel Mc Cutcheon, London und New York 2000.

Grimes, Ronald L.: Beginnings in Ritual Studies, New York 1982.

Grimes, Ronald L.: Ritual Criticism. Case studies in its practise, essays on its theory, Columbia
1990.

Grimes, Ronald L.: Victor Turner’s Definition. Theory and Sense of Ritual, in: Victor Turner
and the Construction of Cultural Criticism. Between Literature and Anthropology, S.
141 ff., hrsg. von Kathleen M. Ashley, Bloomington 1990.

Grotowski, Jerzy: Das arme Theater, Velbert 1969.

Grotowski, Jerzy: Vorwort und Essay. Von der Theatertruppe zur Kunst als Fahrzeug, in: Thea-
terarbeit mit Growtowski an physischen Handlungen, hrsg. von Thomas Richards, Ber-
lin und K&ln 1996.

Giinter, Andrea: Der Sternenhimmel in uns. Transzendenz, Geschlechterdifferenz und die Suche
nach Riickbindung, Konigstein 2003.

Haas, Werner: Familienstellen-Therapie oder Okkultismus? Das Familienstellen nach Hellinger
kritisch beleuchtet, Kemmern 2005.

Hare-Mustin, Rachel T.: A Feminist Approach to Family Therapy, in: Family Process, 1978, Bd.
17, S. 181 ftf.

Hargrave, Terry D. und Pfitzer, Frank: Neue kontextuelle Therapie, Heidelberg 2005.

Hargrave, Terry D.: Families and forgiveness: Healing wounds in the intergenerational family,
New York 1994.

Hauschildt, Eberhard: Was ist ein Ritual? Versuch einer Definition und Typologie in konstrukti-
vem Anschluss an die Theorie des Alltags, in: Wege zum Menschen, 1993, 45, S. 24 ff.

Heimbrock, Hans-Giinter: Gottesdienst: Spielraum des Lebens. Sozial- und kulturwissenschaftli-
che Analysen zum Ritual in praktisch-theologischem Interesse, Kampen und Weinheim
1993.

Heinze, Thomas: Qualitative Sozialforschung, Miinchen, Wien, Oldenburg 2001.

Held, Peter: Vom systemischen Denken zur systemischen Praxis. Theoretische Grundannahmen
und Praxismaximen fiir einen systemischen Seelsorgeprozess, in: Systemische Praxis in
der Kirche, S. 18 ff., hrsg. von Peter Held und Uwe Gerber, Mainz 2003.

Hellinger, Bert: Ordnungen der Liebe. Ein Kursbuch, 3. Aufl., Heidelberg 1998.

Hellinger, Bert: Wenn man den Eltern Ehre erweist, kommt etwas tief in der Seele in Ordnung.
Ein Interview, in: Psychologie Heute, 1995, H. 6, S. 22 ff.

Hentschel, Ingrid und Hoffmann, Klaus: Einleitung, in: Spiel — Ritual — Darstellung, Bd. 2, S. 9
ff., hrsg. von Ingrid Hentschel und Klaus Hoffmann, Miinster 2005.

Herlyn, Gerrit: Ritual und Ubergangsritual in komplexen Gesellschaften, Hamburg 2002.

Herman, Judith Lewis: Die Narben der Gewalt. Traumatische Erfahrungen verstehen und iiber-
winden, Miinchen 1993.

274



Hildenbrand, Bruno und Welter-Enderlin, Rosmarie: Einleitung — Wie es zu diesem Buch kam
..., in: Rituale — Vielfalt in Alltag und Therapie, S. 7 ff., hrsg. von Rosmarie Welter-
Enderlin und Bruno Hildenbrand, Bonn 2002.

Hildenbrand, Bruno: Mikroanalyse von Sprache als Mittel des Hypothetisierens, in: Familiendy-
namik, 1990, H. 14, S. 3 ff.

Huber, Michaela: Trauma und die Folgen. Trauma und Traumabehandlung, Teil 1, 4. Aufl., Pa-
derborn 2009.

Huber, Wolfgang: Die Wiederkehr von Religion ist nicht nur etwas, woriiber man sich freuen
kann, in: Deutsche Zustinde, Folge 4, S. 303 ff., hrsg. von Wilhelm Heimeyer, Frank-
furt/Main 2006.

Huizinga, Johan: Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

Imber-Black, Evan: Ritualthemen in Familien und Familientherapie, in: Rituale. Rituale in Fami-
lien und Familientherapie, 4. Aufl., S. 73 ff., hrsg. von Evan Imber-Black, Janine Ro-
berts und Richard A. Whiting, Heidelberg 2001.

Irigaray, Luce: Die Zeit der Differenz. Fiir eine friedliche Revolution, Frankfurt am Main und
New York 1991.

Jennings, Theodore W.: Rituelles Wissen, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S. 157 {f., hrsg. von An-
dréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Joas, Hans: Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttransparenz, Freiburg
2004.

Jirgens, Gesa: Virginia Satir - was bleibt?, in: Systhema, 1998, 12. Jg., H. 2, S. 155 ff.

Karle, Isolde: Seelsorge in der Moderne. Eine Kritik der psychoanalytisch orientierten Seelsorge-
lehre, Neukirchen-Vluyn 1996.

Keesing, Robert: Introduction, in: Rituals of Manhood: Male initiation in Papua New Guinea, S.
1 ff., hrsg. von Gilbert H. Herdt, Berkeley 1982.

Kertzer, David L.: Ritual, Politik und Macht, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S. 365 ff., hrsg. von
Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Kippenberg, Hans G.: Einleitung, in: Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das
Verstehen fremden Denkens, S. 9 ff., hrsg. von Hans G. Kippenberg und Brigitte Lu-
chesi, Frankfurt/Main 1978.

Kiss, Kathrin: Abschied und Neubeginn. Die Funktion christlicher Schwellenrituale aus psycho-
logischer Sicht, (Diss., Miinchen 1997), Pfaffenweiler 1999, Miinchener Studien zur
Kultur- und Sozialpsychologie, Bd. 11.

Klessmann, Michael: Seelsorge. Ein Lehrbuch, Neukirchen-Vluyn 2008.

Klie, Thomas: Vom Ritual zum Ritus. Ritulogische Schneisen im liturgischen Dickicht, in: Ber-
liner Theologische Zeitschrift, 2009, Jg. 26, H. 1, Rituale, S. 96 ff., hrsg. von Cilliers
Breytenbach u. a., Berlin 2009.

Klinger, Elmar: Geschlechterdifferenz im Zeichen der Religion. Ein Erfahrungsbericht zur Ar-
beit im Graduiertenkolleg, in: Geschlechterdifferenz in religiosen Symbolsystemen, S.
11 ff., hrsg. von Bernhard Heininger, Miinster 2003.

Knoblauch, Hubert: Populédre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frank-
furt/Main und New York 2009.

Kortner, Ulrich H. J.: Wiederkehr der Religion? Das Christentum zwischen neuer Spiritualitit
und Gottvergessenheit, Giitersloh 2006.

Kroeger, Matthias: Im religiosen Umbruch der Welt: Der fillige Ruck in den Kopfen der Kirche,
2. Aufl., Stuttgart 2005.

Kriill, Marianne: Miitter — Tochter. Ein Gespriach mit Ursula Nuber, in: Psychologie Heute,
2002, H. 7, S. 20 ff.

Kriill, Marianne: Unreflektiertes patriarchales Denken. Interview zu Bert Hellinger, in: Psycho-
logie Heute, 1995, H. 6, S 27 ff.

275



Kuhlmann, Helga: Leib — Leben theologisch denken, Paderborn 2004.

Labov, William und Waletzky, Joshua: Erzdhlanalyse. Miindliche Versionen personlicher Erfah-
rungen, in: Literaturwissenschaft und Linguistik, Bd. 2., S.78 ff., hrsg. von Jens IThwe,
Frankfurt am Main 1973.

Laing, Ronald D., Phillipson, Herbert und Lee A. Russel: Interpersonal Perception. A Theory
and a Method of Research, London 1966.

Lakoff, George und Johnson, Mark: Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern, Heidelberg
1998.

Lang, Bernhard: Artikel ,, Ritual/Ritus®, in: Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegrif-
fe, Bd. 4, S. 442 ff., hrsg. von Hubert Cancik, Burkhard Gladigow und Karl-Heinz
Kohl, Stuttgart 1998.

Langer, Susan: Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol im Denken, im Ritus und in der
Kunst, Frankfurt/Main 1992.

Langness, Lewis L.: Ritual power and male domination in the New Guinea highlands, in: Ethos
2, Journal of the Society for Psychological Anthropology, (Chicago), 1974, S. 189-212.

Lee, Young-Mi: Grenziiberschreitungen. Wanderradikalismus und Liminalitit im frithen Chris-
tentum, Bonn 2004.

Levi-Strauss, Claude: Mythologica, Bd. IV, Frankfurt/Main 1976.

Lewis, Ioan Myrddin: A modern History of Somalia, London und New York 1980.

Libreria delle donne di Milano: Wie weibliche Freiheit entsteht. Eine neue politische Praxis, Ber-
lin 1988.

Lucius-Hoene, Gabriele und Deppermann, Arnulf: Rekonstruktion narrativer Identitit. Ein Ar-
beitsbuch zur Analyse narrativer Interviews, 2. Aufl., Wiesbaden 2004.

Liiddeckens, Dorothea: Neue Rituale fiir alle Lebenslagen. Beobachtungen zur Popularisierung
des Ritualdiskurses, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, 2004, 56, S.
37 ff.

Ludewig, Kurt: Systemische Therapie. Grundlagen klinischer Theorie und Praxis, Stuttgart 1992.

Luther, Henning: Religion und Alltag, Stuttgart 1992.

Macho, Thomas: Das zeremonielle Tier, Rituale — Feste - Zeiten zwischen den Zeiten, St. Stefan
2004.

Maihofer, Andrea: Geschlecht als Existenzweise. Macht, Moral, Recht und Geschlechterdiffe-
renz, Frankfurt 1995.

Markert, Dorothee: DIOTIMA — Philosophie aus der Praxis, in: Die Welt zur Welt bringen. Poli-
tik, Geschlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen, S. 62 ff., hrsg. von Andrea
Giinter, Dorothee Markert und Antje Schrupp, Konigstein 1999.

Mayring, Philipp: Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken, 8. Aufl., Weinheim
2003.

Mayring, Phillip: Einfiihrung in die qualitative Sozialforschung, 4. Aufl., Weinheim 1999.

Meuser, Michael und Nagel, Ulrike: Artikel ,,ExpertInneninterview: Zur Rekonstruktion spezia-
lisierten Sonderwissens®, in: Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung: Theorie,
Methoden, Empirie, S. 326 ff., hrsg. von Ruth Becker, Beate Kortendiek und Barbara
Budrich, Wiesbaden 2004.

Meuser, Michael und Nagel, Ulrike: ExpertInneninterviews — vielfach erprobt, wenig bedacht,
in: Qualitativ-empirische Sozialforschung: Konzepte, Methoden, Analysen, S. 441 ff.,
hrsg. von Detlef Garz und Klaus Kraimer, Opladen 1991.

Meyer-Wilmes, Hedwig: Rebellion auf der Grenze. Ortsbestimmung feministischer Theologie,
Freiburg 1990.

Michaels, Axel: “Le ritual pour le ritual” oder wie sinnlos sind Rituale, in: Rituale heute. Theo-
rien — Kontroversen - Entwiirfe, 2. Aufl., S. 23 ff., hrsg. von Corina Caduff und Joana
Pfaff-Czarnecka, Berlin 2001.

276



Michaels, Axel: Klassiker der Religionswissenschaft, Miinchen 1997.

Mogge-Grotjahn, Hildegard: Gender, Sex und Gender studies: Eine Einfiihrung, Freiburg 2004.

Moore, Sally und Myerhoff, Barbara: ,,Introduction: Secular ritual: forms and meanings®, in:
Secular ritual, S. 3 ff., hrsg. von Sally Moore und Barbara Myerhoff, Amsterdam 1977.

Morgenthaler, Christoph und Schibler, Gina: Religios-existentielle Beratung. Eine Einfiihrung,
Stuttgart, Berlin und Koln 2002.

Morgenthaler, Christoph: Seelsorge. Lehrbuch Praktische Theologie, Bd. 3, Giitersloh 2009.

Morgenthaler, Christoph: Systemische Seelsorge. Impulse der Familien- und Systemtherapie fiir
die kirchliche Praxis, 2. Aufl., Stuttgart, Berlin und Kéln 2000.

Morris, Brian: Anthropological Studies of Religion. An Introductory Text, Cambridge, New
York und Melbourne 1987.

Muraro, Luisa: Die Geschlechterdifferenz in der Kommunikation, in: Die Welt zur Welt bringen.
Politik, Geschlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen, S. 10 ff., hrsg. von
Andrea Giinter, Dorothee Markert und Antje Schrupp, Konigstein 1999.

Muraro, Luisa: Unsere gemeinsame Fihigkeit zum Unendlichen, in: Die Welt zur Welt bringen.
Politik, Geschlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen, S. 173 ff., hrsg. von
Andrea Giinter, Dorothee Markert und Antje Schrupp, Konigstein 1999.

Myerhoff, Barbara: Der Peyote Kult, Miinchen 1980.

Myerhoff, Barbara: We don’t wrap herring in a printed page. Fusion, fictions and continuity in
secular ritual, in: Secular ritual, S. 199 ff., hrsg. von Sally F. Moore und Barbara
Myerhoff, Assen/Amsterdam 1977.

Naurath, Elisabeth: Seelsorge als Leibsorge. Perspektiven einer leiborientierten Krankenhaus-
seelsorge, Stuttgart 2000.

Neumeyer, Willibald: Anregungen von Virginia Satir fiir die Heimerziehung, in: Systhema,
1998, 12.Jg., H. 2, S. 118 ff.

Niichtern, Michael: Kirche bei Gelegenheit, Stuttgart 1991.

Oevermann, Ulrich u. a.: Die Methodologie einer ,,objektiven Hermeneutik* und ihre allgemeine
forschungslogische Bedeutung in den Sozialwissenschaften, in: Interpretative Verfah-
ren in den Sozial- und Textwissenschaften, S. 352 ff., hrsg. von Hans-Georg Soeffner,
Stuttgart 1979.

Okri, Ben: Ein Moment im Zeitlosen, in: Lettre International 40, 1998, S. 4 ff.

Paige, Karen E. und Paige, Jeffery M.: The politics of reproductive ritual, Berkeley 1981.

Platvoet, Jan: Das Ritual in pluralistischen Gesellschaften, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S. 173 ff.,
hrsg. von Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Platvoet, Jan: Ritual as war. On the Need to De-Westernise the Concept, in: The Dynamics of
Changing Rituals, S. 243 ff., hrsg. von Jens Kreinath, Constance Hartung und Annette
Deschner, New York usw. 2004.

Platvoet, Jan: Ritual in plural and pluralist societies: Instruments for analysis, in: Pluralism and
identity: studies in ritual behaviour, S. 25 ff., hrsg. von Jan Platvoet und Karel van der
Toorn, Leiden, New York und Koln 1995.

Pohl-Patalong, Uta und Muchlinsky, Frank (Hrsg.): Seelsorge im Plural. Perspektiven fiir ein
neues Jahrhundert, Hamburg 1999.

Pohl-Patalong, Uta: Gender-Sensibilitidt. Perspektiven fiir eine seelsorgliche Kirche, in: Seelsorg-
liche Kirche im 21. Jahrhundert. Modelle — Konzepte — Perspektiven, S. 94 ff., hrsg.
von Anja Kramer und Freimut Schirrmacher, Neukirchen-Vluyn 2005.

Pohl-Patalong, Uta: Geschlecht wahrnehmen. Auf dem Weg zu einer Methodologie feministi-
scher Praktischer Theologie, in: Praktische Theologie als Topographie des Christen-
tums, S. 304 ff., hrsg. von Eberhard Hauschildt, Martin Laube und Ursula Roth, Rhein-
bach 2000.

277



Pohl-Patalong, Uta: Seelsorge zwischen Individuum und Gesellschaft. Elemente zu einer Neu-
konstruktion der Seelsorgetheorie, Stuttgart, Berlin und K&ln 1996.

Praetorius, Ina: Artikel ,,Androzentrismus®, in: Worterbuch der Feministischen Theologie, (2.
Aufl.), S. 17 f., hrsg. von Elisabeth Gossmann u. a., Giitersloh 2002.

Raberger, Walter: Artikel ,,Mythos*, in: Neues Handbuch Theologischer Grundbegriffe, Neu-
ausgabe 2005, Bd. 1, S. 161 ff., hrsg. von Peter Eicher, Miinchen 2005.

Ramin, Gabriele (Hrsg.): Inzest und sexueller Missbrauch, Paderborn 1993.

Rappaport, Roy A.: Ritual sanctity and cybernetics, in: American Anthropologist (Arlington),
1971, 73 (1), S. 59 ff.

Riedel-Pféfflin, Ursula und Strecker, Julia: Fliigel trotz allem. Feministische Seelsorge und Bera-
tung, 2. Aufl., Giitersloh 1999.

Riegel, Ulrich und Ziebertz, Hans-Georg: Religioser Kult und Geschlecht, in: Geschlechterdiffe-
renz, Ritual und Religion, S. 165-202, hrsg. von Elmar Klinger, Stefanie Bohm und
Thomas Franz, Wiirzburg 2003.

Roberts, Janine: Den Rahmen abstecken: Definition, Funktion und Typologie von Ritualen, in:
Rituale. Rituale in Familien und Familientherapie, hrsg. von Evan Imber-Black, Janine
Roberts und Richard A. Whiting, 4. Aufl., S. 16 ff., Heidelberg 2001.

Rohde-Dachser, Christa: Expedition in den dunklen Kontinent. Weiblichkeit im Diskurs der Psy-
choanalyse, Berlin und Heidelberg 1991.

Sahlins, Marshall: Historical metaphors and mythical realities, Ann Arbor 1981.

Satir, Viginia: Selbstwert und Kommunikation. Familientherapie fiir Berater und zur Selbsthilfe,
4. Aufl., Miinchen 1979.

Satir, Virginia u. a.: Das Satir-Modell. Familientherapie und ihre Erweiterung, 2. Aufl., Pader-
born 2000.

Satir, Virginia und Baldwin, Michele: Familientherapie in Aktion, 3. Aufl., Paderborn 1991.

Schifer, Gerd: Wissenschaft als Performance. Zu Arbeiten des schottischen Afrikanisten und
Ethnologen Victor Turner, in: Merkur 1990, 44, S. 508 ff.

Schechner, Richard: Die Zukunft des Rituals, in: Aufbruch zu neuen Welten. Theatralitit an der
Jahrtausendwende, S. 229 ff., hrsg. von Michael Hiittler, Susanne Schwinghammer und
Monika Wagner, Frankfurt 2000.

Schechner, Richard: Theater-Anthropologie. Spiel und Ritual im Kulturvergleich, Hamburg
1990.

Schibilsky, Michael: Rituale in der Volkskirche. Zur pastoralen Kernkompetenz, in: Praktische
Theologie, 1998, 33, S. 94 ff.

Schibler, Gina: Kreativ-emanzipierende Seelsorge. Konzepte der intermedialen Kunsttherapien
und der feministischen Hermeneutik als Herausforderung an die kirchliche Praxis,
Stuttgart, Berlin und KoIn 1999.

Schindler, Hans: Mein Virginia Satir Erbe, in: Systhema, 1998, 12. Jg., H. 2, S. 149 {f.

Schlippe, Arist von und Schweitzer, Jochen: Lehrbuch der Systemischen Therapie und Beratung,
8. Aufl., Gottingen 2002.

Schneider-Harpprecht, Christoph: Interkulturelle Seelsorge, Goéttingen 2001.

Schneider-Harpprecht, Christoph: Zukunftsperspektiven fiir Seelsorge und Beratung, Neukir-
chen-VIuyn 2000.

Schomburg-Scherff, Sylvia M.: Nachwort, in: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, S. 222,
hrsg. von Victor Turner, Frankfurt/Main 1997.

Schroeter-Wittke, Harald: NOW. Theologische Zuginge zu einer popkulturellen Kategorie, in:
Pop Insights. Bestandsaufnahmen aktueller Pop- und Medienkultur, S. 113 ff, hrsg. von
Thomas Krettenauer und Michael Ahrens, Bielefeld 2007.

Schroeter-Wittke, Harald: Ubergang statt Untergang. Victor Turners Bedeutung fiir eine kultur-
theologische Praxistheorie, in: Theologische Literaturzeitung, 2003, 128, S. 575 ff.

278



Schroeter-Wittke, Harald: Unterhaltung. Praktisch-theologische Exkursionen zum homiletischen
und kulturellen Bibelgebrauch im 19. und 20. Jahrhundert anhand der Figur Elia,
Frankfurt am Main, 2000.

Schiissler-Fiorenza, Elisabeth: Zu ihrem Gedichtnis, 2. Aufl., Giitersloh 1993.

Schiitze, Fritz: Das narrative Interview in Interaktionsfeldstudien, Hagen 1987.

Selvini Palazzoli, Mara u. a.: Gerade und ungerade Tage, in: Familiendynamik, 1979, 4, S. 138
ff.

Selvini Palazzoli, Mara u.a.: Paradoxon und Gegenparadoxon, Stuttgart 1977.

Selvini Palazzoli, Mara: Magersucht. Von der Behandlung Einzelner zur Familientherapie, Stutt-
gart 1982.

Shazer, Steve de: Wege der erfolgreichen Kurztherapie, Stuttgart 1989.

Soeffner, Hans-Georg: Die Ordnung der Rituale — Die Auslegung des Alltags II, Frankfurt am
Main 1992.

Staal, Frits: The meaningless of ritual, in: Numen, 1979, 26, S. 2 ff.

Stausberg, Michael: Ritualtheorien und Religionstheorien. Religionswissenschaftliche Perspekti-
ven, in: Ritualdynamik. Kulturiibergreifende Studien zur Theorie und Geschichte rituel-
len Handelns, S. 29 ff., hrsg. von Dietrich Harth und Gerrit Jasper Schenk, Heidelberg
2004.

Steck, Wolfgang: Artikel ,,Kasualien*, in: Theologische Realenzyklopédie, Bd. 17, S. 673 ff.,
Berlin und New York 1988.

Steffensky, Fulbert: Segnen. Gedanken zu einer Geste, in: Praktische Theologie Heute, 1993, 82,
S. 2 ff.

Steinert, Erika und Thiele, Gisela: Sozialarbeitsforschung fiir Studium und Praxis, Koln 2000.

Straub, Jiirgen: Handlung, Interpretation, Kritik. Grundziige einer textwissenschaftlichen Hand-
lungs- und Kulturpsychologie, Berlin und New York 1999.

Strauss, Anselm und Corbin, Juliet: Grounded Theory. Grundlagen qualitativer Sozialforschung,
Weinheim 1996.

Streck, Bernhard: Fremdauslegung im Selbst, in: Rituale und Ritualisierungen, S. 29, hrsg. von
Alfred Schifer und Michael Wimmer, Opladen 1998.

Strecker, Julia: Die Frage hinter der Frage. Feministische Seelsorge — Perspektiven im Neuland,
in: Schlangenbrut, 1994, 12, S. 5 ff.

Strecker, Julia: Korperorientierte und kreative Methoden in der Seelsorge, in: Seelsorge im Plu-
ral. Perspektiven fiir ein neues Jahrhundert, S. 153 ff., hrsg. von Uta Pohl-Patalong und
Frank Muchlinsky, Hamburg 1999.

Strecker, Julia: Die Bedeutung und Besonderheit von Ritualen in Seelsorge und Beratung, in:
Zeitschrift fiir systemische Therapie und Beratung, 2009, 3, S. 121 ff.

Streeck, Jiirgen: Artikel ,,Sprachanalyse als empirische Geisteswissenschaft. Von der ,,philo-
sophy of mind* zur ,,kognitiven Linguistik**, in: Handbuch Qualitative
Sozialforschung. Grundlagen, Konzepte, Methoden und Anwendungen, 2. Aufl., S. 90
ff, hrsg. von Uwe Flick u.a., Weinheim 1995.

Tillich Paul: Zwei Wege der Religionsphilosophie, in: Natur und Geist, Festschrift fiir Fritz Me-
dicus, S. 210 ff., hrsg. von Hans Barth und Walter Riiegg, Erlenbach und Ziirich 1946.

Tillich, Paul: Auf der Grenze, Stuttgart 1962.

Tillich, Paul: Symbol und Wirklichkeit, 2. Aufl., Gottingen 1966.

Troscher-Hiifner, Ursula M.: Die weibliche Therapeutin als "Beschiitzer" der Méanner — der
minnliche Therapeut als "Bekdmpfer" der Frau/Mutter, in: Systhema, 1989, Jg. 3, H. 1,
S. 15 ff.

Tscharner, Gisula: Werkstatt Zeremonie und Ritual, Baden und Miinchen 2004.

Turner, Victor und Turner, Edith: Image and pilgrimage in Christian culture. Columbia 1978.

Turner, Victor: Das Ritual. Struktur und Antistruktur, New York und Frankfurt/Main 1969/1989.

279



Turner, Victor: Dramas, Fields and Metaphors. Symbolic Action in Human Society, Ithaca 1974.

Turner, Victor: Liminalitit und Communitas, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S. 251 ff., hrsg. von
Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Turner, Victor: Prozess, System, Symbol: Eine neue anthropologische Synthese, in: Das Schwein
des Héuptlings. Beitrdage zur historischen Anthropologie, S. 130 ff., hrsg. von Rebekka
Habermas und Nils Minkmar, Berlin 1992.

Turner, Victor: Symbols and Social Experience in Ritual, in: Studia missionalia (Rom), 1974,
Vol. 23, S. 1-21.

Turner, Victor: The forest of symbols: Aspects of Ndembu ritual, Ithaca 1967.

Turner, Victor: Variations on a Theme of Liminality, in: Secular ritual, S. 36 ff., hrsg. von Sally
Moore und Barbara Myerhoff, Amsterdam 1977.

Turner, Victor: Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt/Main
1995.

Ueding, Gert und Steinbrink, Bernd: Grundriss der Rhetorik, 3. Aufl., Stuttgart 1994.

van der Hart, Onno: Rituals in psychotherapy, transition and continuity. New York 1983.

van Gennep, Arnold: Ubergangsriten = (Les rites de passage), Frankfurt am Main 1986 (dt.
Ubersetzung der Originalausgabe, Paris 1909).

Vandermeersch, Patrick: Psychotherapeutische Rituale, in: Ritualtheorien, 2. Aufl., S. 435 {f.,
hrsg. von Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden 2003.

Villa, Paula-Irene: Das Subjekt Frau als Geschlecht mit Korper und Sexualitidt. Zum Stand der
soziologischen Frauenforschung, in: Soziologie. Forum der Deutschen Gesellschaft fiir
Soziologie, 2000, H. 3, S. 20 ff.

Vogelsanger, Cornelia: Chaos und Ordnung im Ritual — Eine heilsame Polaritit, in: Rituale —
Vielfalt in Alltag und Theorie, S. 39 {f., hrsg. von Rosmarie Welter-Enderlin und Bruno
Hildenbrand, Heidelberg 2002.

Wagner-Rau, Ulrike: Segensraum. Kasulapraxis in der modernen Gesellschaft, 2. Aufl., Stuttgart
2008.

Walters, Marianne u. a.: Unsichtbare Schlingen. Die Bedeutung der Geschlechterrollen in der
Familientherapie. Eine feministische Perspektive, Stuttgart 1991.

Watzlawick, Paul: The Invented Reality, New York 1984.

Welter-Enderlin, Rosmarie, Hildenbrand, Bruno (Hrsg.): Systemische Therapie als Begegnung,
Stuttgart 1996.

Welter-Enderlin, Rosmarie: Niitzlichkeit und Grenzen von Ritualen und ritualisierten Uberg'ain—
gen in der Praxis systemischer Therapie, in: Rituale — Vielfalt in Alltag und Therapie,
S. 237 ff., hrsg. von Rosmarie Welter-Enderlin und Bruno Hildenbrand, Bonn 2002.

Welter-Enderlin, Rosmarie: Wie aus Familiengeschichten Zukunft entsteht, Freiburg 1999.

Whiting, Richard A.: Leitfaden fiir die Konstruktion therapeutischer Rituale, in: Rituale. Rituale
in Familien und Familientherapie, 4. Aufl., S. 121. ff., hrsg. von Evan Imber-Black, Ja-
nine Roberts und Richard A. Whiting, Heidelberg 2001.

Wiedenmann, Rainer E.: Ritual und Sinntransformation. Ein Beitrag zur Semiotik soziokulturel-
ler Interpretationsprozesse, Diss., Berlin 1991, Soziologische Schriften Bd. 57.

Willems, Herbert: Artikel ,,Inszenierungsgesellschaft? Zum Theater als Modell, zur Theatralitit
von Praxis.®, in: Inszenierungsgesellschaft. Ein einfiihrendes Handbuch, S. 24 ff., hrsg.
von Herbert Willems und Martin Jurga, Opladen und Wiesbaden 1998.

Winnicott, Donald W.: Die Lokalisierung des kulturellen Erlebens, in: Vom Spiel zur Kreativi-
tit, 11. Aufl., S. 111 ff., hrsg. von Donald W. Winnicott, Stuttgart 2006.

Wirth, Uwe: Der Performanzbegriff im Spannungsfeld von Illokution, Iteration und Indexikali-
tit, in: Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, S. 9 ff.,
hrsg. von Uwe Wirth, Frankfurt am Main 2002.

Wirtz, Ursula: Seelenmord, Inzest und Therapie, 5. Aufl., Ziirich 1992.

280



Witzel, Andreas: Verfahren der qualitativen Sozialforschung, Frankfurt am Main und New York
1982.

Wulf, Christoph und Zirfas, Jorg: Performative Pidagogik und performative Bildungstheorien,
in: Pddagogik des Parformativen, S. 7 ff., hrsg. von Christoph Wulf und Jorg Zirfas,
Weinheim und Basel 2007.

Wulf, Christoph und Zirfas, Jorg: Performativitit, Ritual und Gemeinschaft. Ein Beitrag aus er-
ziehungswissenschaftlicher Sicht, in: Ritualdynamik. Kulturiibergreifende Studien zur
Theorie und Geschichte rituellen Handelns, S. 73 ff., hrsg. von Dietrich Harth und Ger-
rit Jasper Schenk, Heidelberg 2004.

Ziemer, Jiirgen: Seelsorgelehre, Gottingen 2000.

Zilliges, Diane: Tduschung — Enttduschung. Studien zum Verhiltnis von Ritual und Theater,
Koln 2001.

Zirfas, Jorg: Dem Anderen gerecht werden. Das Performative und die Dekonstruktion bei Jac-
ques Derrida, in: Grundlagen des Performativen. Eine Einfithrung in die Zusammen-
hinge von Sprache, Macht und Handeln, S. 75 ff., hrsg. von Christoph Wulf, Michael
Gohlich und Jorg Zirfas, Weinheim und Miinchen 2001.

Zuesse, Evan M.: Artikel "Ritual", in: The Encyclopedia of Religion, Bd. 12, S. 405 ff., hrsg.
von Mircea Eliade, New York 1987.

281



