
  1   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION                             |   2  

Impressum
World Heritage And Arts Education
Ausgabe 2, März 2010

Herausgeberinnen

Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender
E-Mail: stroeter[at]zitmail.uni-paderborn.de
http://groups.uni-paderborn.de/stroeter-bender/

Dr. Annette Wiegelmann-Bals
E-Mail: Wiegelm[at]zitmail.upb.de
http://kw.uni-paderborn.de/wiegelmann-bals

„World Heritage And Arts Education“ im Internet
www.kw.uni-paderborn.de/WorldHeritageAndArtsEducation

Layout
Eva-Christin Koch

ISSN 1869-3121

Inhalt
Karen Meetz
Im Reich der Sonne - Kosmologie und Herrscherallegorik in Schloss Augustusburg zu Brühl 4

Jutta Ströter-Bender
Welterbe in Rom: Der Santo Bambino in Aracoeli. Brauchtum und Verehrung 12

Katharina Lucht
Von Großbritannien nach Kambodscha – Latente Reisen zu Weltkulturerbestätten in virtuellen 
Spielwelten 18

Jutta Ströter-Bender
Die  „Sieben Weltwunder der Antike“ - Eine Einführung in das Weltwissen für die Primarstufe 22

Jutta Ströter-Bender, Heidrun Wolter 
Welterbe Mont-Saint-Michel. Ästhetische Projekte für die Klassen 1-6 25

Andrea de Groot
Kulturelle Vielfalt im Kunstunterricht entdecken 31

Anna Houben 
90 Jahre Bauhaus 34

Annette Wiegelmann-Bals
Die Paderborner Kinder- und Jugendakademie zur Weltkulturerbestätte Rom 39

Andreas Flemig
Walter Womacka - Mensch und Raum. Zur Diskussion um den Erhalt des DDR-Kulturerbes 42

Johanna Tewes
Von einer schrecklichen Begegnung des Menschen mit dem Tod und seiner Ästhetik: Die Sage von der 
Klosterlilie von Corvey 46

Rezension von Johanna Tewes:
Skladny, Helene: Ästhetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine ideengeschichtliche 
Untersuchung von Pestalozzi bis zur 
Kunsterzieherbewegung.  53



  3   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Am Beispiel der Rokoko-Schlösser, „Augustusburg“ und 
„Falkenlust“ in Brühl bei Köln wird eine Epoche anschaulich 
erfahrbar, deren politischer und gesellschaftlicher Mittelpunkt der 
Herrscher von Gottesgnaden war. Nach damaligem Verständnis 

standen Hofstaat und Untertanen zu ihrem Herrn wie die Erde zur Sonne. Die 
Künste visualisierten diesen Gedanken und glorifi zierten den absolutistischen 
Fürsten dabei mit enormer Prachtentfaltung. Der erste in der Reihe dieser 
idealen Herrscher war König Ludwig XIV. von Frankreich, der als „Roi soleil“ 
in die Geschichte einging. Die ausgefeilten Prinzipien dieses ganzheitlichen 
Weltbildes, das auf die pythagoreische Philosophie zurückgeht, durchdrangen 
selbst das Alltagsleben.

In the Kingdom of the Sun
The Rococo palaces Augustusburg and Falkenlust at Brühl near Köln 
are clear examples of an era centered politically and socially around 
the lords of the Divine Right of Kings. At the time, it was common 

belief that the court and servants were to serve their lord as the Earth serves the 
sun. The arts visualized this thought and glorifi ed the absolutist princes with 
great splendor. THe fi rst in a series of these ideal rulers was King Louis XIV of 
France, known to the world thereafter “roi soleil.” The intricate principles of this 
holistic world view, which descended from the Pythagorean philosophy, have 
even transfused everyday life.

En el imperio del sol
Los castillos del rococó Augustusburg y Falkenlust en Brühl cerca de 
Colonia sirven de ejemplo para experimentar claramente una época 
cuyo centro político y social era el rey elevado por Dios. Según 

el entendimiento de aquél época la relación entre el corte y los súbditos era 
la misma como la entre la tierra y el sol. Las artes hacían visible esta idea y 
glorifi caban el príncipe absolutista con un enorme despliegue de esplendor.
El primero en la serie de estos reyes ideales fue Luis el cartorce de Francia, que 
designa la historia como el rey del sol.
Los principios explícitos de este concepto global del mundo, que recurre a la 
fi losofía pitagoréa, incluso infl uían totalmente la vida diaria.

Eingebettet in einen weitläufi gen Park und in 
reizvoller Lage, zählen die beiden Rokoko-
Schlösser, „Augustusburg“ und „Falkenlust“, zu 
denjenigen Orten, an denen sich die Einträge der 
Geschichte in besonders eindrucksvoller Weise 
verdichtet haben. Ihr ambitionierter Bauherr und 
Auftraggeber, Fürstbischof Clemens August I. von 
Bayern (1700-1761), hatte ein ausgeprägtes Gespür 
für die Inszenierung von Macht mit den Mitteln der 
Kunst. Das unter seiner Schirmherrschaft entstandene 
Zusammenspiel von Architektur, Ausstattung und 
Gartenkunst ist erlesen. Höhepunkt der gesamten 
Anlage ist das berühmte Treppenhaus von Balthasar 
Neumann (1740-46). Die kulturhistorische Bedeutung 
des Ensembles in den Rheinauen bei Brühl hat 1984 zu 
seiner Aufnahme in die Liste des UNESCO Welterbes 
geführt. Unterstützt durch eine vorbildliche museale 
Erschließung, vermögen heutige Besucherinnen und 
Besucher sich mit Leichtigkeit in die Lebensräume 
des 18. Jahrhunderts zurück zu versetzen. 

 Im Folgenden soll anhand ausgewählter Beispiele auf 

Karen Meetz

Im Reich der Sonne - 
Kosmologie und Herrscherallegorik 
in Schloss Augustusburg zu Brühl

Abb. 1: Schloss Augustusburg, Brühl, Stadtseite (Aufnahme Jutta Ströter-Bender) 



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   4  

das programmatische Weltbild eingegangen werden, 
das Stätten wie diese möglich gemacht hat und das sich 
von den Vorstellungen und Wissenssystemen unserer 
Gegenwart fundamental unterscheidet. In Brühl wird 
eine Epoche anschaulich erfahrbar, deren politischer 
und gesellschaftlicher Mittelpunkt der Herrscher von 
Gottesgnaden war. Nach damaligem Verständnis 
standen Hofstaat und Untertanen zu ihrem Herrn wie 
die Erde zur Sonne. Die Künste visualisierten diesen 
Gedanken und glorifizierten den absolutistischen 
Fürsten dabei mit enormer Prachtentfaltung.

Warum mächtige Potentaten in Barock und Rokoko 
Gefallen daran fanden, sich mit dem unverzichtbaren 
Zentralgestirn zu vergleichen, ist unmittelbar 
einsichtig. Von der Regentschaft des Landesvaters 
hingen die Prosperität von Staat und Untertanen 
ebenso ab, wie das Gedeihen der Künste und 
Wissenschaften. Es erblühte, was in den Lichtkegel 
seiner wohlwollenden Güte fiel und es verdorrte, was 
sich dem Kreis der Sonne entzog. Der erste in der 
Reihe dieser idealen Herrscher war König Ludwig 
XIV. von Frankreich, der als „Roi soleil“ in die 
Geschichte einging. Das Geschehen am Französischen 
Hofes wurde überall in Europa verfolgt und war als 
„goût moderne“ auch für das gesellschaftliche Leben 
in den Kurstaaten maßgeblich (Zehnder und Schäfke 
2000, III: 82). Als Sonnenfürst vom Rhein wußte 
Clemens August das französische Vorbild in höchster 
Vollendung nachzuahmen (Hoster 1961: 21). 

Der Sonnenkönig
In den Aufzeichnungen für den Dauphin, den 
so genannten „Memoiren“ Ludwigs XIV., kann 
nachgelesen werden, wie es zu dem berühmten 
Epitheton gekommen war. Aus Anlass des Karnevals 
im Jahr 1653 wurde in Versailles ein „Ballet de la Nuit“ 
aufgeführt. Im Schlussbild erschien der damals erst 
fünfzehnjährige König im Kostüm der aufgehenden 
Sonne (Schnitzer 1999: Abb. 147). Dem Geschmack 
des Zeitgeistes entsprechend war der Gedanke 
mythologisch übersetzt worden, weswegen Ludwig 
XIV. in Gestalt von Apollon auftrat. Apollon, der Gott 
des Lichtes, wurde häufig auch „Sol“ (Sonne) oder 
„Phoebus“ (Leuchtender) genannt. Zur Metaphorik 
und ihrem Sinn äußerte Ludwig sich mit den folgenden 
Worten: „Als Bild wählte ich die Sonne, die nach den 
Regeln der Wappenkunst das vornehmste Emblem 
darstellt. Sie ist ohne Zweifel das lebendigste und 
schönste Sinnbild eines großen Fürsten, sowohl 
deshalb, weil sie einzig in ihrer Art ist, als auch durch 
den Glanz, der sie umgibt, durch das Licht, das sie 

den anderen Gestirnen spendet, die gleichsam ihren 
Hofstaat bilden, durch die gerechte Verteilung des 
Lichts über die verschiedenen Himmelsgegenden der 
Welt, durch die Wohltaten, die sie überall spendet, 
durch das Leben, die Freude und die Tätigkeit, die sie 
überall weckt, durch ihre unaufhörliche Bewegung, 
bei der sie trotzdem in ständiger Ruhe zu schweben 
scheint, durch ihren ständigen unveränderlichen 
Lauf, von dem sie niemals abweicht.“ (zit. n. Krabs 
1996: 174)

Die Sonne und ihr Palast
Absolutismus und Zentralismus waren die wichtigsten 
ideologischen Pfeiler des machtpolitischen 
Selbstverständnisses eines sonnenhaften Fürsten. Wie 
die Existenz der Sonne konnte der Führungsanspruch 
des Hegemons nicht in Frage gestellt werden. 
Selbst die legendäre Verschwendungssucht der 
höfischen Haushaltungen ließ sich auf diese Weise 
legitimieren. Konnte sich hierbei doch auf die 
Autorität der antiken Überlieferung berufen werden: 
Der römische Dichter Ovid schilderte im zweiten 
Buch der „Metamorphosen“ wie der mythische 
Sonnenpalast aussah. Laut dieser Quelle residierte 
der hell scheinende Phoebus in einem majestätischen 
Säulenbau. Errichtet aus den erlesensten Materialien, 

Abb. 2: Das Sonnenhaupt Ludwigs XIV. ist in Versailles 
allgegenwärtig (Aufnahme: Jutta Ströter-Bender)

Welterbe und interkulturelles Lernen



  5   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

worunter Gold, Elfenbein sowie funkelnde Edelsteine, 
leuchtete dieser Bau seinerseits wie helles Feuer. 
Der silbergetriebene Wandschmuck im Inneren des 
Gebäudes war unübertroffen. Er zeigte Himmel und 
Erde zusammen mit all ihren Geschöpfen, Göttern 
wie Menschen. Inmitten dieses glanzvollen Saals saß 
die mächtige Sonne auf ihrem Thron, wobei sie von 
ihrem Hofstaat umringt wurde, nämlich den Stunden, 
Tagen, Jahren und Jahrhunderten, den Monaten und 
Jahreszeiten (Ovid Met. II: 1-30). 

Diese Beschreibung enthält viele Elemente, die in den 
herrschaftlichen Bauten des 17. und 18. Jahrhunderts 
tatsächlich umgesetzt wurden. Es spiegelt sich darin 
das historische Versailles und mit ihm die nach seinem 
Vorbild entstandenen Schlösser, deren Innenräume 
und Außenanlagen der Vergegenwärtigung des 
absolutistischen Fürsten als Sol-Apollon dienten. 
Herman Bauer und Hans Sedlmayr nennen „das 
Verhältnis des Rokoko zum Licht“ daher „ein Erbe aus 
der Zeit des Königs, der die Sonne war“ (Bauer und 
Sedlmayr 1992: 26). Repräsentationsebenen wurden 
nicht nur über großzügig angelegte Fensterflächen, 
die das natürliche Licht einließen, sondern auch über 
den Einsatz sonnenhafter Materialien geschaffen. 
Schimmernde oder metallische Textilien, etwa 
Seide oder Brokatstoffe wurden in großem Massstab 
verwendet. Vergoldungen verliehen Decken, Wänden 
und Möbeln weiteren Glanz. Bei einbrechender 
Dunkelheit wünschte man die Räume wie mit 
flüssigem Gold zu füllen. Überall wurden Kerzen 
entzündet, deren Helligkeit kunstvoll verstärkt wurde. 
Kristalllüster taten dies durch prismatisch geschliffene 
Glastropfen, welche die Lichtstrahlen vielfach 
brachen und bei der leisesten Erschütterung Funken 
sprühten. Diese Seen von Licht wurden sodann von 

großen Spiegeln reflektiert. Nach französischer Mode 
bedeckten sie den Schornsteinmantel der Kamine, in 
denen jetzt Flammen loderten. Als Quell von Licht 
und Wärme teilten beide ihre solare Provenienz.

Und weil die Sonne dem Leben seinen Rhythmus 
gibt, zählten Zeit-Allegorien neben den anverwandten 
Darstellungen der Elemente und Kontinente wohl aus 
diesem Grund zu den beliebtesten Schmuckmotiven 
von Stukkaturen und Wandgemälden, Tapisserien, 
Tafelaufsätzen und Gartenplastiken (vgl. Tab. 3-7). 
Überall in Interieur und Exterieur wurden jetzt 
außerdem kunstvolle mechanische Uhren aufgestellt. 
In Versailles findet sich an der Außenfassade zum 
Marmorhof eine große Uhr, in deren Zentrum 
das goldene Sonnenhaupt des Königs leuchtet. 
Zifferblatt und Stundenzeiger sind mit der Lilie der 
Bourbonen verziert. Zeitmesser waren deswegen 
auch beliebte Ausstattungsstücke des höfischen 
Interieurs. Besonders häufig wurden sie vor dem 
Spiegel auf dem Kaminsims aufgestellt (Abb. Blei 
1977: 275). Die winterliche Feuerstelle, vor der man 
sich versammelte, schenkte behagliche Wärme und 
ließ in der Kälte auf den Frühling hoffen, den jede 
verstrichene Minute näher brachte. Nicht selten war 
das Uhrengehäuse darum mit den Allegorien der 
vier Jahreszeiten geschmückt. Beispiele wie diese 
verdeutlichen, dass Uhren mit jedem Taktschlag die 
ununterbrochene apollinische Macht der fürstlichen 
Hoheit anzeigten, in die Privaträume hineintrugen 
und auch dort den Ablauf des Lebens regulierten 
(Wappenschmidt 1989: 254).

Das Viererschema

Abb. 3: Schloss Augustusburg, Audienzsaal des Großen Neuen Appartements 
(Aufnahme Jutta Ströter-Bender) 

Abb. 4: Außenuhr mit den Insignien des Sonnenkönigs in Versailles 
(Aufnahme Jutta Ströter-Bender)

Welterbe und interkulturelles Lernen



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   6  

Die Sonnenmetaphorik umfasste ein noch weitaus 
reicheres Bedeutungsspektrum. Das Gestirn 
beeinflusste nicht nur den Wechsel der Zeiten 
und damit Werden und Vergehen des organischen 
Lebens. Vielmehr war die Sonne im Zentrum 
des gesamten Weltenbaus zu denken. Um die 
von Gottesgnaden beanspruchte Regentschaft 
naturphilosophisch zu verankern, wurde sich eines 
sehr alten kosmologischen Schemas bedient, das seine 
Wurzeln in der griechischen Antike hatte. Im fünften 
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung entwickelten 
Pythagoras und seine Anhänger ein mathematisches 
Weltmodell, dessen Ordnung auf der Vier und ihren 
Vielfachen basiert. Im XV. Buch der Metamorphosen 
findet sich eine Zusammenfassung dieser Sichtweise 
(bes. Verse 199-260). Diese Einheiten wurden 
„Tetraden“ oder „Quaternitäten“ genannt. Während 
Ovid Jahreszeiten, Lebensalter, Elemente und 
Zeitalter miteinander verband, wurden im Laufe der 

kommenden Jahrhunderte viele weitere Viererpaare 
hinzugefügt. Noch lange nach der Kopernikanischen 
Wende und auch noch während der Aufklärung 
sollte dieses in sich schlüssige System bis in das 19. 
Jahrhundert hinein seine Gültigkeit behalten. Sogar 
heute kennt man noch Anwendungen, beispielsweise 
in der Waldorf-Pädagogik.

Zufolge dieser holistischen Auffassung hing die eine 
Größe notwendig von der anderen ab. Veränderungen 
des Kräftegleichgewichtes betrafen daher immer 
das ganze System. Einen wichtigen Fortschritt in 
der Entwicklung des Viererschemas bedeutete die 
Integration der auf Hippokrates zurückgehenden 
Säftelehre des Arztes Galen (Humoralpathologie). 
Galen glaubte, dass der Körper des Menschen sich 
aus vier Säften zusammensetze, die jeweils zwei 
Qualitäten aufwiesen. Davon sei das Blut warm 
und feucht, die gelbe Galle heiß und trocken, die 

Tabelle 1: Das Viererschema 
(Vereinfachte Darstellung, Verschiebungen sind je nach Region möglich, 
Himmelsrichtungen beinhalten kulturelle Wertungen)

(Quelle: Meetz 1993 a: 251, nach Schöner 1964)

Welterbe und interkulturelles Lernen



  7   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

schwarze Galle trocken und kalt, der Schleim kalt 
und feucht. Alle weiteren Quaternitäten teilten diese 
analogen Eigenschaften mit den vier Körpersäften 
und korrespondierten auf diese Weise miteinander. 
Die Körpersäfte prägten nach dieser Vorstellung die vier 
Temperamente des Menschen aus. Eine Typisierung, 
die in der heute noch gängigen Terminologie nachhallt, 
die sanguinische, cholerische, melancholische und 
phlegmatische Charaktere kennt. Demnach neige 
ein Greis zu phlegmatischem Verhalten. Da er dem 
Element Wasser assoziiert sei, werde er von Kälte 
und Feuchtigkeit heimgesucht. Und weil er leicht 
fröstele, bedürfe er wärmender Kleidung und sei 
dem Winter und der Nacht zuzuordnen (vgl. Tab. 
1). Wie dieses Beispiel aufdeckt, sind viele der noch 
in unseren Tagen geläufigen Stereotypen über das 
Alter dem Einfluss des Viererschemas zu schulden 
(Beispiele: Meetz 1993 b: 120-135, Kaulbach 
und Schleier 1997: 75-141). Zusammen mit der 
Humoralpathologie gewann im zweiten Jahrhundert 
auch die Astrologie zunehmend an Bedeutung. Nach 
damaligem Verständnis kreisten sieben Planeten um 
den Erdball, wozu auch Sonne und Mond gerechnet 
wurden. Mit den Tierkreiszeichen, die den zwölf 
Monaten vorstanden, kam eine weitere astrologische 
Ingredienz hinzu. Über ihre Tag- und Nachthäuser 
waren die Planeten mit dem Zodiak verbunden, 
weswegen sie in das Vierschema integriert werden 
konnten (vgl. Tab. 2).

Die Sieben Planeten

Saturn:		 Altrömische Ackergottheit, 
		  ein bärtiger Greis, häufig hinkend, 
		  mit Hippe 
Jupiter:	 König im besten Mannesalter mit 		
		  prächtigem Ornat und Szepter
Mars:		  Kriegsgott, daher zornig, rot 			 
		  unterlaufen und kräftig, in Rüstung 		
		  und bewaffnet
Sol:		  Junger Mann mit Sonnenhaupt, sowie 	
		  Pfeil und Bogen, Schirmherr der 		
		  Künste
Venus:		 Liebesgöttin, leicht bekleidet oder 		
		  nackt, in Begleitung von Cupido, mit 	
		  roten Rosen, Schwänen und Tauben
Merkur: 	 Trägt Flügelhelm und Flügelschuhe, 		
		  sowie seinen Botenstab, den 			 
		  Caduceus, Gott des Handels und der 		
		  Wissenschaften, der 				  
		  Intellektuelle unter den Göttern
Luna (Diana):	Mondgöttin, mit Mondsichel, Göttin 		
		  der Nacht, der Jagd und Schirmherrin 	
		  des Wassers

Die Sieben Planeten schließen Sonne und Mond mit 
ein. Was uns heute seltsam anmuten mag, erklärt 
sich aus dem geozentrischen Weltbild. Daß die Erde 
einmal den Mittelpunkt des Universums ausmachte, 
spiegelt sich auch noch nach der Kopernikanischen 
Wende in der älteren Bildsprache. Mit diesem Begriff 
bezeichnet man den Wechsel vom geozentrischen 
zum heliozentrischen Weltbild 

Tabelle 2: Die Sieben Planeten und ihre Häuser im Zodiak

(In der Ordnung nach Ptolemäus)

Welterbe und interkulturelles Lernen



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   8  

Tabelle 3: Die Jahreszeiten

Tabelle 4: Die Aufteilung des Tierkreises und der zwölf Monate in den vier 
Jahreszeiten

(Quelle: Meetz 1993 a: 250)

Tabelle 5: Solstitien und Äquinoktien
(nach den heutigen astronomischen Daten)

(Quelle: Meetz 1993a: 250)

Welterbe und interkulturelles Lernen



  9   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Die traditionellen Monatsarbeiten, worunter die nach 
den regionalen Kalendern anfallenden Landarbeiten 
und nur wenige Vergnügungen fallen, sind seit 
der Antike dargestellt worden. Bekannt sind auch 
Monatsgötter. Das Wissen um diese Zwölfzahl, 
Lectisternium genannt, ist im Rokoko bereits verloren.

(Quelle: Meetz 1993a: 248)

Tabelle 6: Die Monate (Quelle Meetz 1993 a: 249, nach Gundel 1959: 106).

Welterbe und interkulturelles Lernen



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   10  

Literaturverzeichnis

Bauer, Hermann und Sedlmayr, Hans (1992): Rokoko. Struktur und Wesen einer 
europäischen Epoche. Köln: DuMont

Blei, Franz (Hg.) (1977): Geist und Sitten des Rokoko, nach zeitgenössischen 
Gemälden und Stichen und einleitenden Texten von Franz Blei, Ernst Sander 
und Walter Widmer. München: Hueber, zweite Auflage 

Desel, Ursel (1993); Bilder vom alten Menschen in der niederländischen und 
deutschen Kunst von 1550 bis 1750. Hannover: Schäfer

Hoster, Joseph (1961): Kurfürst Clemens August. Landesherr und Mäzen des 18. 
Jahrhunderts. Köln: DuMont

Gundel, Wilhelm (1959): „Sternglaube, Sternreligion und Sternorakel“. 
Heidelberg: Quelle & Meyer, zweite Auflage

Gruenter, Rainer (Hg.) (1989): Das Reich der Jahreszeiten. Zürich: Offizin

Kaulbach, Hans-Martin und Schleier, Reinhart (1997): Der Welt Lauf, 
Allegorische Graphikserien des Manierismus. Stuttgart: Cantz

Krabs, Otto (1996): Wir, von Gottes Gnaden. Glanz und Elend der höfischen 
Welt. München: Beck

Meetz, Karen (1993 a): Tempora triumphant, Dissertation Universität Bonn:
http://deposit.d-nb.de/cgi-bin/dokserv?idn=967843812

Meetz, Karen (1993 b): Katalognummern 11 - 25, in Desel 1993: 120-135

Schnitzer, Claudia (1999): Höfische Maskeraden: Funktion und Ausstattung von 

Tabelle 7: Die Elemente (Quelle: Klemm 1979: 146-149)

Verkleidungsdivertissements an deutschen Höfen der frühen Neuzeit. Tübingen: 
Niemeyer

Schöner, Erich (1964): Das Viererschema in der antiken Humoralpathologie, mit 
einem Anhang von Robert Herrlinger, Sudhoffs Archiv 4. Wiesbaden: Steiner

Wappenschmidt, Friederike (1989): Die Poesie apollinischer Macht. Raumhüllen 
der Vier Jahreszeiten, in Gruenter 1989: 231-255

Frank Günther Zehnder, Werner Schäfke (Hg.) (2000): Der Riss im Himmel. 
Clemens August und seine Epoche. Katalog zum Gesamtprojekt. Köln: DuMont

Dies.: Der Riss im Himmel, Band III: Eine Gesellschaft zwischen Tradition und 
Wandel. Alltag und Umwelt im Rheinland des 18. Jahrhunderts. Köln: DuMont

Kurzvita:
Karen Meetz; 2009 und 1997 Auszeichnungen für gute Lehre; forscht zum 
Alltagsleben im Spiegel europäischer Kunst- und Kulturgeschichte und zur 
Kunstdidaktik; seit Februar 2010 Kunsterzieherin am Wittekind-Gymnasium 
in Lübbecke; von 2006 bis 2009 wissenschaftliche Mitarbeiterin im Fachgebiet 
Textiles Gestalten an der Universität Osnabrück; von 2003 bis 2006 beteiligt an 
dem Projekt „Lebensräume für Kunst und Wissen. UNESCO Welterbestätten 
in Nordrhein-Westfalen“ (Leitung Jutta Ströter-Bender); von 1994 bis 2002 
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl für Kunstgeschichte der 
Universität Paderborn; 1993 Promotion an der Universität Bonn; Studium der 
europäischen Kunstgeschichte, der neueren Germanistik und Urbanistik.  

Welterbe und interkulturelles Lernen



  11   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Die Kapelle des Santo Bambino in Aracoeli ist somit ungebrochen, 
bis in die Gegenwart hinein eine Stätte des Gebetes, der Andacht 
und der Hoffnung auf ein Wunder im Leben. Zugleich verweist die 
Verehrung des heiligen Kindes in Rom auch auf weiteren Pilgerstät-

ten, an denen Gnadenfi guren von Jesuskindern verehrt werden, beispielsweise 
im Bereich des Weltkulturerbes nach Prag, zum berühmten Prager Jesuskind.
Die religiöse Praxis um den Bambino in Rom kann somit als ein reiches, leben-
diges und nachhaltiges Brauchtum bezeichnet werden, indem sich materielle und 
immaterielle Ebenen des christlichen Kulturerbes anschaulich verbinden.

World Heritage in Rome: The Santo Bambino in Aracoeli
Custom and Worship
For centuries, the chapel of the Santo Bambino in Aracoeli has ser-
ved as a place of prayer, worship, and hope for life’s miracles. At the 

same time, worshipping the holy child in Rome is also a reference to other pilg-
rimage sites, e. g. the area of the world cultural heritage after the famous Infant 
Jesus of Prague. For this reason, the religious practice surrounding the Bambino 
in Rome could be considered a rich, living, self-sustaining custom that unites the 
material and immaterial levels of Christian cultural heritage.

El patrimonio cultural en Roma: El Santo Bambino en Aracoeli.
Costumbres y culto
La capilla de Santo Bambino en Aracoeli es un lugar de oración, 
devoción y de esperanza hacia un milagro en la vida, y eso sin que 

los costumbres referentes pierdan éxito. Al mismo tiempo el homenaje al niño 
santo se refi ere a otros lugares peregrinos en los que son homenajadas fi guras 
del niño Jesucristo, por ejemplo al patrimonio cultural en Praga y el famoso niño 
santo de Praga. Estas son las razones para poder signifi car la práctica religiosa 
alrededor de Bambino en Roma como costumbre rico, vivo y sostenible, dentro 
de lo que se relacionan evidentemente los ámbitos materiales y inmateriales del 
patrimonio cultural de la cristianidad.

Anregungen für interreligiöses Lernen 
Die Kirche Santa Maria in Aracoeli in Rom steht 
auf dem Besichtigungsprogramm von zahlreichen 
Reisegruppen und Schulklassen. Bei verschiedenen 
Führungen konnte ich immer wieder erleben, wie das 
religiöse Erbe und Wissen, das sich mit den einzelnen 
Kunstwerken verbindet, unter Vorbehalten, mit 
leichtem Spott, Gelächter und abwertenden Unterton 
dargestellt wurde. Das Anliegen, spirituelles, 
immaterielles Erbe heute in multinationalen Gruppen 
und unter Berücksichtigung unterschiedlicher 
religiöser Auffassungen zu vermitteln, dabei den 
entsprechenden Respekt zu integrieren und damit 
der religiösen Toleranz Vorschub zu geben, ist ein 
wesentliches Ziel in der World Heritage Education, – 
gerade auch vor dem Hintergrund, dass muslimische 
Kinder wie auch Heranwachsende verschiedener 
religiöser Gemeinschaften von ihren Eltern oftmals 
nicht die Erlaubnis erhalten, auf Exkursionen 
christliche Kirchen zu betreten, auch wenn diese zum 
gemeinsamen Erbe der Welt gehören. 
Der folgende Text informiert über die Geschichte 

bis in die Gegenwart hinein eine Stätte des Gebetes, der Andacht 

Welterbe und interkulturelles Lernen

Jutta Ströter-Bender

Welterbe in Rom: Der Santo 
Bambino in Aracoeli
Brauchtum und Verehrung



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   12  

einer als wundertätig verehrten Jesuskind-
Skulptur in Aracoeli, eine Figur, die im Zentrum 
intensiver kommunikativer religiöser Prozesse steht 
(Kinderpredigten, Briefe, Krippen-Kult) und die 
zugleich durch ihre materielle Fassung beeindruckt. 
Hier bieten sich zahlreiche Anknüpfungsmomente in 
der Kulturvermittlung 
•	 für kunsthistorische und volkskundliche 		
	 Themen, 
•	 zum Kulturerbe-Erhalt (beispielsweise 		
	 Bewahrung der Skulptur vor dem 			 
	 durch napoleonische Truppen durchgeführten 
	 Bildersturm 1798, Neugestaltung der 		
	 Skulptur nach dem Diebstahl 1994)
•	 wie auch zu religiösen Fragestellungen, die 		
	 zugleich eine Einführung in Facetten 		
	 des römischen Lebens und seiner reichen 		
	 Traditionen geben können.
Ebenso öffnet sich in der Auseinandersetzung mit 
dem Santo Bambino von Aracoeli auch weiterführend 
der Weg zu den als heilig verehrten Manifestationen 
eines göttlichen Kindes in anderen Religionen, 
•	 so im Hinduismus durch die Kindwerdung 		
	 des Gottes Krishna 
•	 und durch die wundersame, jungfräuliche 		
	 Geburt des Buddha 

•	 wie auch rückblickend in die 			
	 Religionsgeschichte des Alten Ägypten und 	
	 der Verehrung des göttlichen Horusknaben. 

Santa Maria in Aracoeli
Im historischen Zentrum von Rom, das neben dem 
Vatikan, der Basilika St. Paul und den extraterritorialen 
Besitztümern des Vatikans 1980 zum UNESCO-
Welterbe erklärt wurde, erhebt sich auf dem Hügel des 
Kapitols die Kirche Santa Maria in Aracoeli mit einer 
hohen, unvollendeten Ziegelfassade. Eine Treppe 
führt mit 124 Marmorstufen zum Kirchenportal.  Das 
Gotteshaus, im Besitz des Franziskanerordens, wurde 
im 13. Jh. auf den Fundamenten des bedeutenden 
Tempels der Juno Moneta errichtet. Der Bau dieser 
Kultstätte wird auf das 6.Jh. v. Ch. datiert. 
Unmittelbar neben der Sakristei, unweit des Altars, 
öffnet sich den BesucherInnen eine kleine, ausgemalte 
Kapelle, in der die 60 cm hohe Gnadenfigur des 
golden eingekleideten und reich dekorierten „Santo 
Bambino“, ein „Heiliges Jesus- Kind“, den Gläubigen 
gezeigt wird. 

Legende 
Der Legende nach wurde in Jerusalem im 15. Jh. die 
Skulptur des Santo Bambino von einem frommen 

Tafel an der Kirche Treppenaufgang Kirche Santa Maria in Aracoeli

Welterbe und interkulturelles Lernen



  13   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Franziskanerbruder geschnitzt. Dazu verwendete 
er Holz eines Olivenbaumes aus dem Garten 
Gethsemane, dem heiligen Ort, wo Jesus Christus vor 

seiner Kreuzigung betete, verraten und seinen 
Feinden ausgeliefert wurde. Der Überlieferung nach 
fehlten dem Franziskaner die notwendigen Farben, 
um sein Werk zu vollenden. Da erschien ein Engel 
und beendete das Werk. 
Auf einer Seereise nach Rom, die der Franziskaner mit 
der Skulptur antrat, musste dieser jedoch das Bildnis 
wegen eines heftigen Sturmes in die Wogen werfen. 
Aber die Skulptur schwamm  aufrecht vor dem Schiff 
und erreichte den Hafen Livorno, von wo aus sie 
mit vielen Ehrungen nach Rom in die Kirche Santa 
Maria in Aracoeli gebracht wurde. Alsbald wurden 
den Gebeten und Anrufungen vor dem Jesus-Kind 
zahlreiche Erhörungen und Wunder zugeschrieben, 
die den Ort ungebrochen bis heute zu einer wichtigen 
und international bekannten Pilgerstätte gemacht 
haben.

Brauchtum um den Bambino
Heilige „Hausbesuche“
Vor allem bei schweren Erkrankungen, in denen es 
keine Hoffnung auf Gesundung zu geben schien, 
wurde der Fürsprache des Santo Bambino vertraut. 
Nach bedeutenden Heilungen entwickelte sich 
in Rom alsbald die Sitte der „Hausbesuche“ des 
Santo Bambino, bei denen die Gnadenfigur zum 
Heilungsgebet an Kranken- und Sterbebetten gebracht 
wurde. Bis zu Beginn des 20. Jh. stand vor der 
Kirche Tag und Nacht die Kutsche einer bedeutenden 
römischen Adelsfamilie bereit, um den Bambino in 
Krankenstuben zu bringen.

Weihnachtsbräuche: Kinderpredigt
Die Kirche Santa Maria in Aracoeli kann für 
das römische Brauchtum als die wichtigste 
Weihnachtskirche bezeichnet werden. Zahlreiche 
Bewohner der Stadt wie auch Pilger feiern hier 
traditionell die Geburt des Herrn. Unweit des 
Eingangs, in einer linken Seitenkapelle, ist ganzjährig 
ein Krippenraum (ohne Krippenfiguren) eingerichtet. 
Dieser gleicht einer Bühnenkulisse mit theatralischem 
Theaterhimmel, von eigentümlichen Felsen aus 
einer Art Pappmaché umrandet. Hier residiert  zur 
Weihnachtszeit die Figur des Bambino, die für den 
Festzyklus in einer feierlichen Übertragung aus der 
Kapelle in die Öffentlichkeit der weiten Basilika 
übersiedelt.
Bis vor wenigen Jahren wurde in den Tagen 
nach Weihnachten bis zum Dreikönigsfest am 6. 
Januar die Kirche an jedem Nachmittag zur Stätte 
eines bewegenden Schauspiels, der so genannten 
Kinderpredigt vor dem Bambino. Vor der Krippe 

Altar mit dem Santo Bambino

Krippenkapelle

Welterbe und interkulturelles Lernen



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   14  

stiegen Kinder im Alter von sechs bis zehn Jahren auf 
eine kleine Tribüne, die für diesen Anlass errichtet 
worden war. Von dort aus richteten sie vor einer 
Ansammlung von KirchenbesucherInnen fromme und 
flammende Ansprachen an das Jesuskind.  Kuhn zitiert 
aus einem Reisebericht um 1900: „Als ich eintrat, 
stand eben ein kleines Mädchen auf der Kanzel, [...] 
es sprach mit viel Salbung und Lebhaftigkeit, [...] es 
war begeistert. Das Mädchen fiel auf die Knie, streckte 
seine Händchen gegen das Christkind aus, richtete 

ein inniges Gebet an dasselbe und gab dann wie ein 
alter Prediger den Segen.“ (Kuhn 1912: 423). Die 
Predigten dauerten nicht lange, sondern die Kinder 
lösten sich unter dem Beifall und Zurufen der Menge 
fortwährend ab, eine Jahrhunderte alte Sitte, die seit 
einigen Jahren jedoch nicht mehr weitergeführt wird. 
Ende des 19. Jh. wurde das Motiv der Kinderpredigt 
in Santa Maria in Aracoeli in der Malerei mehrfach 
aufgegriffen. In einem Ölgemälde von Wilhelm Volz 
(1855 – 1901), vor 1892 entstanden und heute in der 

Holzstich: Kinderpredigt an Weihnachten in der Kirche Aracoeli in Rom. Original-Holzstich 
von 1884. Nach einem Gemälde von Wilhelm Wider. Bildformat 23 x 32 cm Herkunft: 

Familienzeitschrift aus dem 19. Jahrhundert

Korb mit Briefen an den Santo Bambino (Juli 2009) Verpackung für das heilende Öl und Gnadenbildchen



  15   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Staatlichen Kunsthalle Karlsruhe aufbewahrt (Inv. 
Nr. 2122 ), wird das Motiv im historisierenden Stil 
dargestellt. Das kleinformatige Werk (39 x 59 cm), der 
Entwurf für ein Gemälde, das dann in  der Ausstellung 
im Glaspalast München 1892 gezeigt wurde, verweist 
auf die Bekanntheit der Kinderpredigt. Weite 
Verbreitung fanden in Familienzeitschriften und 
Reiseführern auch Lithographien und Holzstiche 
mit einer Darstellung der Kinderpredigt, die nach 
einem Gemälde von Wilhelm Wider (1818 – 1884) 
angefertigt worden waren. Der Künstler hatte in Rom 
(1853 – 1873) ein Atelier. Das Werk, aus der intensiven 
Anschauung und Beobachtung vor Ort entstanden, 
zeigt eine ergriffene Menge in der Kirchenhalle, die 
einem gestikulierenden Mädchen lauscht. 

Briefe an das heilige Kind
Zu den Weihnachtsbräuchen um den Bambino gehört 
es auch bis heute, dass die Kinder römischer Familien 
diesem vor dem Fest Briefe mit Wünschen und kleinen 
Gedichten zuschicken. Dieses Brauchtum hat sich seit 
langem ausgeweitet. Der kleine, geflochtene Korb 
vor der Gnadenfigur wird täglich mit neuen Briefen 
gefühlt, die an das Jesuskind adressiert sind. In diesen 
Briefen geht es um Anliegen und Bitten um Hilfe in 
allen Nöten des Lebens. Daher hat der Bambino sogar 
eine Art Postadresse („Il Santo Bambino, Roma“), 
und kein römischer Briefträger würde ein solches 
Schreiben an die AbsenderInnen zurückschicken. 
Die Briefe werden von den Franziskanerbrüdern mit 
entsprechender Diskretion behandelt. Sie liegen einige 
Wochen auf dem Altar, dann werden sie verbrannt.

Gesegnetes Öl
In der Kapelle verweist vor dem Gnadenbild ein 
kleiner Hinweis auf das gesegnete Öl, das in der 
Sakristei der Kirche für eine geringe Gebühr verkauft 
wird und aus dem Öl der Lampen gewonnen wird, die 
am Altar des Santo Bambino brennen.
Die Tradition, das Öl von brennenden Lampen an 
sakralen Stätten im Bereich des Heiligen, Heilenden 
und Segnens zu verwenden, findet bereits Wurzeln 
in den Kulten der Antike. Sie wurde im christlichen 
Bereich übernommen und bis in die Gegenwart 
weitergeführt. In der christlichen Tradition wird sich 
dabei auf den Jakobusbrief bezogen (Jak 5, 14): „Ist 
jemand unter euch krank, der rufe zu sich die Ältesten 
der Gemeinde, dass sie über ihm beten und ihn salben 
mit Öl in dem Namen des Herrn.“ Das Öl soll dabei 
auf die heilende und stärkende Gegenwart Gottes 
verweisen, – hier auf die segnende Anwesenheit des 
Santo Bambino.

Diebstahl : Der neue Santo Bambino
Die in Rom und darüber hinaus weitaus bekannte 
Gnadenfigur stand im Laufe der Jahrhunderte immer 
wieder im Zentrum von Diebstählen. So wurden die 
Schmuckstücke, welche als Votivgaben das Kleid der 
Figur zierten, entwendet oder aber auch die heilige 
Figur selbst wurde zum Gegenstand der Begierde. 
Die gestohlenen Schmuckstücke wurden von den 
VerehrerInnen jeweils rasch ersetzt, und der Bambino 
kehrte der Legende nach von Diebstahlsversuchen 
auf geheimnisvolle Weise in die Gnadenkapelle 
zurück. Auch vor den Bilderstürmen der Truppen 
Napoleons in Rom wurde das Jesuskind gerettet. Im 
Jahre 1798 zahlte eine römische Adlige französischen 
Soldaten eine hohe Geldsumme, um die Figur vor 
dem Scheiterhaufen zu bewahren.
Am 1. Februar im Jahre 1994 wurde allerdings der 
Bambino aus der Kirche entwendet und ist seither 
unauffindbar, was in Rom eine große Bestürzung in 
breiten Schichten der Bevölkerung auslöste. Nach 
Monaten der Suche und der Ungewissheit, in der 
sogar die Bereitstellung hoher Lösegeld-Summen 
zur Diskussion stand,  wurde von den Franziskanern 
beschlossen, mit Unterstützung einer großzügigen 
Spendenaktion eine neue Figur in Auftrag zu geben. 
Der Künstler, der bis heute ungenannt bleiben möchte, 
orientierte sich treu an der alten Gnadenfigur. Auch 
das Holz, aus dem das Jesuskind geschnitzt wurde, 
stammt wie bei dem Vorgänger von einem Olivenbaum 
aus dem Garten Gethsemane. Die würdige Nachfolge-
Figur nimmt seitdem in der Kapelle ungebrochen den 
Platz der Verehrung ein, und auch die Wunder und 
Gebetserhörungen setzen sich in gleicher Weise fort.

Materialität: Olivenholz aus Gethsemane
Die Heiligung der Skulptur durch ihre konkrete 
materielle Gestaltung aus Olivenholz vom 
Gethsemane-Garten in Jerusalem entspricht alten 
und weit verbreiteten religiösen Vorstellungen und 
betont den Kultcharakter. Da das Olivenholz durch 
seine Verbindung zur heiligen Stadt direkt auf das 
Leiden und Sterben Christi hinweist, kommt seiner 
Verwendung fast schon der Status einer Reliquie zu. 
Zugleich verdichteten sich in der Materialität des 
Santo Bambino symbolisch verschiedene Ebenen: 
Das Holz enthält den Hinweis auf das Leiden und 
Sterben Christi, seine Vollendung und Auferstehung 
in Jerusalem durch den Kreuzestod (das Kreuz war 
aus Holz). Aber da es sich bei der Figur um ein 
Kind handelt, wird zugleich auch auf den Beginn 
des Lebensweges von Jesus Christus (Geburt in 

Welterbe und interkulturelles Lernen



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   16  

der Krippe) und seine Transzendierung und seinen 
göttlichen Charakter durch die goldene Umhüllung 
hingewiesen.
In der christlichen Kunst erscheint  das Holz als 
Zeichen des Todes und zugleich aber auch als Verweis 
auf  die Kraft und die Fruchtbarkeit des Lebens. Für die 
kultische Dimension des Santo Bambino eröffnet sich 
für die Andachtspraxis daher die meditative Ebene 
zum Leben Christi, seinem Leiden und Sterben, aber 
auch zu seinen Verheißungen auf Heilung, Stärke und 
Tröstung. Allerdings ist die Gestalt der Gnadenfigur 
farbig gefasst; die Farbe verhüllt das Holz, was in 
der religiösen Praxis durchaus keinen Widerspruch, 
sondern, der Symbolik entsprechend, eine Veredlung 
und Verschönerung des ursprünglichen Werkstoffes 
darstellte.

Krone und Schmuck
Der Santo Bambino trägt eine Krone aus Gold, eine 
traditionelle Auszeichnung für Gnadenbilder, die als 
wundertätig gelten. Die Krönung eines wundertätigen 
Bildes oder einer Skulptur kann jedoch nicht einfach 
von der Kirchengemeinde wahrgenommen werden. 
Sie wird vielmehr direkt durch den Papst gestattet. 
Zugleich verweist die Krone auf die göttliche 
Herrschaft des heiligen Kindes. Gold als „Metall der 
Sonne“ entspricht in der symbolischen Dimension 
dem Zustand der Erleuchtung durch das göttliche 
Licht und dem höheren Bewusstsein des Menschen.
In der Betonung der Heiligkeit ist daher auch die 

Gnadenfigur in ein gold schimmerndes Seidentuch 
gewickelt, im traditionellen Stil eines Wickelkindes. 
Der Stoff ist überreich mit Schmuckstücken übersät, 
Votivgaben dankbarer Gläubiger und zugleich 
Ausdruck der Wertigkeit, die dem Bambino 
zuteil wird. Auch hier handelt es sich um ein 
kommunikatives System des Opferns und Gebens, 
einmal in der Hinwendung zum Jesus-Kind sowie in 
der öffentlichen wie auch der symbolischen Mitteilung 
und materiellen Bestätigung einer Gebetserhörung.

Literatur
Kuhn, Albert (1912): Roma. Die Denkmale des heidnischen, unterirdischen, 
neuen Rom in Wort und Bild. Einsiedeln: Benziger, 422-423.

Raff, Thomas (2008): Die Sprache der Materialien. Anleitung zu einer Ikonologie 
der Werkstoffe. Münster: Waxmann.

Schwarzenau, Paul (1984): Das göttliche Kind. Der Mythos vom Neubeginn. 
Stuttgart: Kreuz-Verlag. 
 
Ströter-Bender, Jutta. 1992. Die Muttergottes. Das Marienbild in der christlichen 
Kunst. Symbolik und Spiritualität. Köln: DuMont. 

Dokumente im Internet (Stand: 29. September, 16.00Uhr)
Nersinger, Ulrich: Weihnachten und Epiphanie in Legende und Brauchtum der 
ewigen Stadt: www.zenit.org/article-16665?l=german

Nersinger, Ulrich: „Il Santo Bambino“. Das Heilige Kind von Rom:
www.zenit.org/article-12724?l=german

Autorin
Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender, Fach Kunst, Universität
Paderborn
jutta.stroeter@web.de

Welterbe und interkulturelles Lernen

Blick auf den Hauptaltar. Santa Maria in Aracoeli.



  17   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Dieser Artikel beschäftigt sich mit Weltkulturerbestätten in 
Videospielen am Beispiel von Diablo 2, ihrem funktionalen 
Kontext sowie Überlegungen zu möglichen (auch didaktischen) 
Zukunftsperspektiven.

This article focuses on the presentation of World Heritage Sites 
in video games, their functional context, as well as their didactic 
potential and implications for the future.

De Gran Bretaña a Cambodja.
Viajes a patrimonios culturales de la humanidad realizdos dentro de 
mundos de videojuegos.
Este artículo trata de los patrimonios culturales de la humanidad 

que son tematizados en videojuegos , por el ejemplo en Diablo 2, además en su 
contexto funcional y refl exiones referentes sobre posibles perspectivas (también 
didácticas) del futuro.

potential and implications for the future.

eigene Eindrücke nicht möglich ist. Hierdurch besteht 
insbesondere in bildungsschwachen Schichten die 
große Gefahr nachhaltiger defi zitärer Frühprägungen 
durch Medien wie PC- und Konsolenspiele.
Eben diese Klischees können jedoch auch gezielt 
eingesetzt werden, um das Eintauchen in das 
Spielerleben zu steigern. Zentrale Aspekte für die 
Immersion sind die Ästhetik und bildliche Darstellung 
des diegetischen Raumes. Spielarchitekturen wie 
auch Videospiele im Allgemeinen sind dabei „…
fi ktionale Weltentwürfe… [mit Transformationen 
von] Klassifi kationen und Mustern der (Alltags-)
Realität“ (Zumbansen 2008: 69), in denen über 
die ästhetische Aufmerksamkeitsbindung das 
Spielerleben entscheidend beeinfl usst wird. 
Das Weltkulturerbe und seine Stätten bieten in diesem 
Zusammenhang für die ästhetische Gestaltung 
der Diegese offenbar einen reichen Fundus an 
Inspirationsquellen. Dem sollte dabei jedoch 
durchaus kritisch gegenübergestanden werden. Es 
bleibt nämlich zu untersuchen, inwiefern ihr Einsatz 
dem kulturellen Gedächtnis tatsächlich dienlich ist. 
Schließlich stellt sich auch die Frage, inwieweit das 
Potenzial von digitalen Spielen für die Vermittlung 
des Weltkulturerbes ausgeschöpft wird oder werden 
könnte.

Weltkulturerbestätten in Diablo 2 – eine 
Zweckentfremdung?
Im Folgenden wird das PC-Spiel Diablo 2 mit seinem 
Erweiterungs-Set Diablo 2 – Lord of Destruction 

Katharina Lucht

Von Großbritannien nach Kambodscha – 
Latente Reisen zu Weltkulturerbestätten in 
virtuellen Spielwelten

Spielerleben und Diegese in Videospielen
PC- und Konsolenspiele stellen heute eine zentrale 
Freizeitbeschäftigung vieler Kinder und Jugendlicher 
dar. Mittlerweile ersetzen sie häufi g „klassische“ 
Spiele wie Brettspiele und Gesellschaftsspiele. 
Grundsätzlich ist daher ein refl ektierter Umgang 
mit digitalen Spielen erforderlich. Diese bieten 
dem Menschen als visuell geprägtem Lebewesen 
stimulierende Reize und damit Impulse zu kognitiven 
Verknüpfungen. Solche Reize beeinfl ussen jedoch 
nicht nur das Lernen, sondern auch die ästhetische 
Vorstellungsbildung.
Dabei können falsche und oberfl ächliche, 
insbesondere kulturelle Auffassungen durch eine 
häufi ge Konfrontation mit Stereotypien in der Diegese 
erzeugt oder aufrecht erhalten werden - insbesondere 
dann, wenn dem Individuum eine Revision durch

Welterbe und Neue Medien



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   18  

(Blizzard, 2000/2001) einer Betrachtung unterzogen, 
da dieses zu einem der weltweit kommerziell 
erfolgreichsten Rollenspiele zählt und aufgrund 
seiner phantasievollen Geschichte von besonders 
vielen Jugendlichen rezipiert wird. Spielinhalt ist 
eine abenteuerliche Reise durch fünf Akte, in deren 
Verlauf der Spieler (gemeint sind in diesem Beitrag 
sowohl die männlichen als auch weiblichen User) 
über einen ausgewählten Avatar mit verschiedenen 
Aufgaben konfrontiert wird.
Im ersten Teil der Diablo-Reihe ist die fiktive Stadt 
Tristram, in welcher sich der Avatar zu Spielbeginn 
befindet, vom Unheil in Gestalt des Höllenfürsten 
Diablo heimgesucht worden. Ihn gilt es in der 
naheliegenden Kathedrale aufzufinden und zu 
besiegen. Am Ende des Spiels wird jedoch der Held 
von Diablo selbst befallen und zum sogenannten 
dunklen Wanderer. In Diablo 2 folgt der Spieler diesem 
mit einem neuen Helden durch mehrere Akte zu Fuß 
und per Schiff und versucht ihn davon abzuhalten, die 
beiden anderen Höllenfürsten Baal und Mephisto zu 
erwecken. 
Bei den beiden RPGs (Role-Playing-Games, deutsch: 
Rollenspiele) dreht es sich hauptsächlich darum 
Quests zu lösen, Gegenstände (z.B. Artefakte, 
Zauber, Kampf- und Rüstungsgegenstände) zu finden, 
Gebiete zu erkunden und Erfahrung für den Avatar 
zu sammeln, um ihm so zu mehr Kraft zu verhelfen 
und das Spiel schließlich auch in seinem Storyverlauf 
(u.a. durch die Filmsequenzen am Ende der einzelnen 
Akte) voranzutreiben. 
In der Welt von Diablo 2 ist die Verwendung 
von Stereotypien und Archetypen sowohl für die 
Charaktere als auch für die Raumarchitektur und 
Darstellung weiter Areale kennzeichnend. Dabei 

fallen die oftmals versteckten Anlehnungen und 
Bezüge zu  Weltkulturerbestätten auf, welche 

bestimmte Stereotypien zusätzlich akzentuieren und 
den diegetischen Raum mit „Spannung“ aufladen. 
Grundsätzliche Fragestellungen sind daher: Wie stark 
wird die Einbeziehung von Weltkulturerbestätten 
zum immersiven Entstehen von Atmosphäre 
genutzt, und hat dies einen tragenden Einfluss auf 
die Rezeptionshaltung im Spiel? Welche Bedeutung 
kommt der daraus resultierenden Erkenntnis in der 
Realität zu, und worin liegt das Potenzial für Lern- 
bzw. Bildungszwecke?

Die Geschichte von Diablo 2 beginnt im ersten Akt, in 
dem weite Wiesenabschnitte und  Moorlandschaften 
mit Höhlen sowie überwiegend verregnete und 
felsige Gebiete dominieren, die teilweise stark an 
Großbritannien erinnern. Der Spieler muss an einem 
Ort mit dem Namen „Feld der Steine“ ein Tor inmitten 
eines Steinkreises öffnen, indem er die einzelnen 
Menhire in einer bestimmten Reihenfolge berührt. 
Das Vorkommen von Steinkreisen stellt den direkten 
Zusammenhang mit England her, wobei Stonehenge 
(wie auch Avebury mit den zugehörigen Denkmälern 
der Megalith-Kultur) die bekannteste Welterbestätte 
dieses Landes ist, deren Nachempfindung im Spiel 
durch runenartige und schließlich leuchtende 
Gravuren mystisch aufgeladen ist. Das Mauerwerk, 

das den gesamten Akt begrenzt, stellt darüber hinaus 
eine Parallele zum Hadrianswall dar. Weiter gelangt 
der Spieler zum Überrest eines „verlassenen Turmes“, 
welcher der nicht zum Weltkulturerbe zugehörigen 
Turmruine von Urquhart Castle bei Loch Ness ähnelt.
Der zweite Akt erinnert an Ägypten und ist mit 
Stereotypien angereichert: Zu sehen sind Oasen, 
Skelette, Palmen, Grabmäler und ägyptische 
Wandmalereien, Urnen usw. Innerhalb  der Anlage 
der Stadt, die der Avatar mit einer Karawane 
erreicht, steht eine riesige Moschee, ähnlich der von 

Diablo II, Akt 1 – Steinkreis (Stonehenge)

Diablo II, Akt 2 – Statuenreste (Abu Simbel, Memnonskolosse, Luxor-Tempel)

Welterbe und Neue Medien



  19   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Assuan. In einem Areal fallen speziell die Überreste 
einer Tempelanlage auf, deren Figuren an jene des 
Denkmals von Abu Simbel erinnern, jedoch noch 
deutlicher mit den Memnonskolossen in Theben 
oder mit den Sitzstatuen des Luxor-Tempels in 
Verbindung gebracht werden können. Das Spiel 
unterstützt die Assoziation durch die Lage dieser 
vorwiegend versandeten Überreste in der Nähe 
von Höhlentempelanlagen. Geschickt wurde in der 
Wüste auch ein Element aus einer türkischen Region 

integriert, und zwar Köpfe von Statuen, die denen 
von Nemrut Dağ deutlich ähneln.
Der dritte Akt spielt in einem dichten Urwald mit 
dunklen Erd-, Grau- und Grüntönen, den ein langer 
Fluss durchzieht (möglicherweise in Anlehnung 
an den Nationalpark Río Plátano sowie den Fluss 
Rio Coco) und dessen weitere Charakteristika 
ausgedehnte Stadtanlagen, zerfallene Eingeborenen-
Siedlungen sowie verschiedene Hinweise auf 
Kannibalismus und Opferrituale sind. Im Zentrum 
der „Docks von Kurast“, bei denen man nach 
einer Schiffsfahrt vor Anker geht, steht ein kleiner 
Tempel. Dieser erinnert an den Maya-Tempel im 
Nationalpark Tikal. Schließlich muss der Spieler eine 
weitläufige Kanalisation durchqueren, die sich auf die 
Abwassersysteme in Copán und Palenque beziehen 
könnten. Die architektonische Ausgestaltung der an 
einem Fluss gelegenen Stadt „Kurast“ weist darüber 
hinaus ebenfalls Ähnlichkeiten zu Palenque auf.
Ein zentraler Ort des fünften Aktes ist der „Gipfel 
des Arreat“, dessen Name sich auf den Berg Ararat 
in Anatolien anlehnt und einen Bezug auf die 
Sinterterassen in Pamukkale zulässt, auch wenn diese 
stark abstrahiert wurden und die Thermalquellen nicht 
dargestellt sind. Weiter weisen die Innenwände des 
dort gelegenen „Weltstein-Turmes“ eindeutige Bezüge 

zu der Fassade von Angkor-Wat in Kambodscha auf. 

Insgesamt führt die Reise den Spieler also über vier 
Kontinente und zu mehreren Weltkulturerbestätten. 
Während die ersten vier Akte in Diablo 2 mit 
britischen Hochebenen, ägyptischen Wüstenregionen 
und mittelamerikanischen Urwäldern sehr homogen 
aufgebaut sind, nimmt der vierte Akt mit religiösen 
Bezügen und Symbolen eine Sonderposition ein, 
da keine eindeutigen Analogien zu realen Plätzen 
erkennbar sind. Die Areale des hauptsächlich im 
asiatischen Raum (Anatolien/Kambodscha) situierten 
heterogenen fünften Akts variieren zwischen Regionen 
auf der Erdoberfläche, Gebieten der Unterwelt und 
Gletscherarealen.

Die Bedeutung der Genese von Assoziationen
Die Verwendung von Archetypen und Stereotypien 
erscheint unabdingbar für eine zielgerichtete und 
intensive Immersion und Atmosphäre im Spiel zu sein. 
Obwohl in Diablo 2 dem Spieler ein „enthistorisierter 
Welt-Kosmos“ (Zumbansen 2008: 96) ohne konkrete 
Bezüge oder Deklarationen dargeboten wird, sind 
in der Architektur des Spiels Anregungen durch 
Weltkulturerbestätten rekonstruierbar.
Durch bestimmte Bezeichnungen der einzelnen 
Areale (wie etwa Kloster, Dschungel, Gletscherweg 
etc.) werden klischeehafte Erwartungen beim 
Spieler hervorgerufen. Die Konstruktion einer in 
sich glaubhaften Spielwelt durch diese ästhetische 
Stimmungsgenese wird mittels visueller Assoziationen 
beim Spieler ermöglicht. Durch populäre Bilder 
wird die eigene kulturelle Vorstellungsprägung so 
weit beeinflusst, dass sich auch stärker abstrahierte 
Welterbestätten in das Gesamtbild der Diegese 
einfügen und das Gefühl des „Vertrautseins“ verstärkt 
wird.

Diablo II, Akt 3 – Tempel (Maya-Tempel im Nationalpark Tikal)

Diablo II, Akt 5 – Innenwandgestaltung (Fassade in Angkor Wat)

Welterbe und Neue Medien



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   20  

Auffällige Bauwerke und Teile der Architektur 
im Spiel erhalten einen Mehrwert, da sie nicht 
permanent repetiert werden. Sie bieten dem Spieler 
visuelle Orientierung,  weil  sie  für den weiteren 
Spielfortschritt signifikante Orte repräsentieren. Eine 
inhärente Sinnzuweisung der Weltkulturerbestätten 
bei Diablo 2 oder eine konkrete Wissensvermittlung 
sind nicht beabsichtigt. Dennoch enthalten sie für den 
Spieler einen unleugbaren „Erlebniswert“.

Didaktische Überlegungen und mögliche 
Zukunftsperspektiven
Bedingt durch die hohe Rezeption bei jungen Menschen 
gehören die PC- und Konsolenspiele verschiedenster 
Genres zum Lebens- und Erfahrungsraum der 
Spieler. Demnach wäre nicht nur die kulturelle 
Identität, sondern auch das kulturelle Gedächtnis auf 
Spielebene förderbar. Die Weltkulturerbestätten (wie 
auch das immaterielle Weltkulturerbe) könnten durch 
Videospiele erlebbar und dadurch fassbarer gemacht 
werden. 
In dem vorliegenden Spiel Diablo 2 wie auch anderen 
Spielen, in denen Weltkulturerbestätten integriert 
sind, ist es jedoch im analytischen und didaktischen 
Zusammenhang zunächst angebracht, fünf zentrale 
Fragenkomplexe zu durchlaufen:
1.    Analyse der Architektur im Spiel: Wie 		
werden Weltkulturerbestätten dargestellt, und 		
welche Interaktionsmöglichkeiten gibt es mit ihnen, 
die ihre (auch funktionale) Bedeutung im Spielverlauf 
zusätzlich herausstellt? Wie werden bei diesen Teilen 
der Diegese „Wertigkeiten“ und Bedeutungen erzielt, 
und welche Rolle weist ihnen das Spiel zu? 
2. Untersuchung der Spielrezeption: Welche 
Bedeutungszuschreibungen finden durch den 
Spieler statt, und woraus resultieren diese? Steigt 
die Bedeutung der diegetischen Architektur für 
den Spieler dadurch, dass sie als Weltkulturerbe 
identifiziert wird?
3.  Kritische Überprüfung von Fremdbildern im 
Spiel: Welche Stereotypien, Klischees und Exotismen 
werden in den Spielen verwendet und welche Intention 
wird damit jeweils konkret verfolgt? Fördert das 
Auftreten von Weltkulturerbestätten im Spiel bereits 
das kulturelle Gedächtnis und in welchem Maße?
4.     Verknüpfung mit den Funktionen der UNESCO: 
Verändert das differenzierte Wissen über die 
Weltkulturerbestätten das unbewusste kulturelle 
Gedächtnis (des Spielers)? Welcher Ideologie und 
Absicht folgt die UNESCO?
5.  Weiterführende Fragestellungen: Könnte das 
Zukunftspotenzial von Spielen darin liegen, Lern- und 

Bildungsinhalte zum Weltkulturerbe fast beiläufig 
durch das Spielgeschehen zu vermitteln? Wie könnte 
dies aussehen?

Hinsichtlich der digitalen Aufbereitung des Themas 
„Weltkulturerbestätten“ gibt es bereits einige Ansätze, 
wie beispielsweise das im Internet herunterladbare 
Plugin „World Heritage List“ (Hersteller: UNESCO 
World Heritage Centre), welches bei Google Earth 
sämtliche Weltkulturerbestätten sowie zugehörige 
Informationen anzeigt. Der Medienkünstler Lars 
Zumbansen zeigte 2003 in drei verschiedenen 
Modifikations-Leveln wie die Weltkulturerbestätte 
Zeche Zollverein Essen mit dem Avatar Lara Croft im 
Computerspiel begehbar gemacht werden kann und 
auch didaktische Lernziele vermittelt werden können 
(Ströter-Bender 2004: 178). Die Microsoft Encarta 
2009 Enzyklopädie erlaubt bereits in virtuellen 
3D-Reisen populäre Gebäude und Areale (wie etwa 
auch das Kolosseum oder Abu Simbel) zu erkunden 
und liefert auf Wunsch vielfältige Erläuterungen. 
Dort, wie auch auf der Internetseite www.world-
heritage-tour.org, sind zudem Besichtigungen in 
2D-Panoramen möglich.
In der unterrichtlichen Praxis zeigen sich Kinder und 
Jugendliche darüber hinaus durchaus interessiert 
und produktiv im Umgang mit Entwürfen und 
dazugehörigen Zeichnungen für neue virtuelle Spiele, 
die Bezug auf Weltkulturerbestätten nehmen. Diese 
könnten nicht nur Hintergrund für neue Videospiele 
sein, sondern möglicherweise zu Kooperationen 
zwischen Jugendlichen und Spielentwicklerfirmen 
führen, vor allem dann, wenn junge Menschen die 
Zielgruppe darstellen.

Literaturangaben
Primärquellen:
Diablo 2 und Lord of Destruction (USA, 2000 und 2001, Blizzard North/ 
Blizzard Entertainment, PC/MAC CD-ROM)

Abb. 1 und 2, 3, 4: Screenshots aus Diablo 2 (USA, 2000 und 2001, Blizzard 
North/ Blizzard Entertainment, PC/MAC CD-ROM)

Sekundärliteratur:
Zumbansen, Lars (2008): Dynamische Erlebniswelten. Ästhetische 
Orientierungen in phantastischen Bildschirmspielen. Kontext Kunstpädagogik, 
Band 16. Kirschenmann, Johannes/ Peters, Maria/ Schulz, Frank [Hrsg.]. 
München: kopaed-Verlag.

Ströter-Bender, Jutta (Hg.) (2004): Lebensräume von Kunst und Wissen. 
UNESCO-Welterbestätten in Nordrhein-Westfalen. Paderborn: Universität 
Paderborn.

Zur Biografie: 
Katharina Lucht, Jahrgang 1984. Studium Lehramt der Fächern Kunst und 
Deutsch für Gymnasien und Gesamtschulen an der Universität Paderborn. 
Beschäftigungsschwerpunkt im Fachbereich Kunst ist die Ästhetik, Architektur 
und Immersionsgenese in Computer- und Videospielen. 
Katharina.Lucht@gmx.de

Welterbe und Neue Medien



  21   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Jutta Ströter-Bender

Die  „Sieben Weltwunder der 
Antike“ - Eine Einführung 
in das Weltwissen für die 
Primarstufe

Die Liste der heute als „Sieben Weltwunder der Antike“ 
bekannten Baudenkmäler wurde im 2. Jh. v. Ch. in einem kurzen 
Gedicht durch Antipatros von Sidon aufgezeichnet. Mit einer 
Zeitreise werden die Schüler/Schülerinnen in das Wissen um die 

Denkmäler und den damit verbundenen Kulturerbegedanken eingeführt. Sie 
lernen das Geheimnis der Zahl Sieben kennen und gestalten in Gruppen eine 
„Weltwundertafel“

The Seven Wonders of the Ancient World: An introduction to 
world knowledge in primary school
The list of historic buildings, known today as the „Seven Wonders 
of the Ancient World“ was created in the 2nd century in a short 

poem by Antipatros of Siden. By travelling through time, students become 
acquainted with the monuments and the Cultural Heritage philosophy associated 
with them. They are introduced to the mystique of the number seven, and design 
in group work “Wonders of the World Boards.”

Las “siete maravillas mundiales de la antigüedad” - Una 
introducción  al saber mundial dirigida a alumnos de 6 a 10 
años.
La lista de los monumentos hoy conocidos como los “siete 

maravillas mundiales de la antigüedad” estuvo fi jado por Antipatros de Sidon 
dos antes de Cristo. Mediante de un viaje al pasado los alumnos son introducidos 
a los conocimientos alrededor de estos monumentos y la idea del patrimonio 
cultural que puede considerar como fundamento de aquella lista. Los alumnos 
conocen el secreto del numero siete y trabajan en grupos para crear transparencias 
que tematizan las maravillas del mundo antiguo.

Die Liste der heute als „Sieben Weltwunder der 
Antike“ bekannten Baudenkmäler wurde im 2. Jh. 
v. Ch. in einem kurzen Gedicht (Epigramm) durch 
den phönizischen Dichter Antipatros von Sidon 
aufgezeichnet. Der Dichter hatte Reisen in den 
Mittelmeerraum und nach Kleinasien unternommen. 
Das Epigramm, zugleich eine Art Reiseführer, nannte 
berühmte Bauwerke der Epoche, deren Anblick 
die ZeitgenossInnen in Staunen und Bewunderung 
versetzte. Allerdings fi ndet sich in der Aufzählung 
bereits nicht mehr der damals schon legendäre Turm 
von Babylon, der bereits verfallen war. 

„Anschauen durfte ich mir des ragenden Babylon 
Mauern, die man mit Wagen befährt, dann den 
alpheischen Zeus, auch die Hängenden Gärten 
und den Koloss des Helios, die Pyramiden, ein 
Werk mächtig zur Höhe gereckt, und das gewaltige 
Grabmal des Mausolos. Aber der Tempel, der sich in 
Wolken verliert, heilig der Artemis, ließ alles andere 
verblassen. Ich sprach: „Vom Olymp abgesehen, hat 
Gott Helios solch Wunderwerk niemals erblickt!“
Antipatros von Sidon, Übersetzung aus dem 
Griechischen (Borderson 1996: 14f.)

Fragen zum Einstieg
-  Was heißt Kulturerbe? Was könnte dies sein?
-  Was ist ein Denkmal?
-  Was könnte der Begriff „Weltwunder“   
 bedeuten?
-  Und die Bezeichnung „Antike“?
-  Was heißt und bedeutet: Erhalten?
-  Haben die Menschen in früheren Zeiten   
 schon Denkmäler gekannt, die sie für ihre    
    Nachkommen erhalten und bewahren wollten?
Der Kulturerbegedanke hat eine lange Geschichte: 
-  Sind die SIEBEN WELTWUNDER der   
 antiken Welt bekannt?

Eine Zeitreise zur Einführung
Wir beginnen mit einer Reise durch die Zeit und 

bekannten Baudenkmäler wurde im 2. Jh. v. Ch. in einem kurzen 

Die „Sieben Weltwunder der Antike“
Schulillustration aus den 50er Jahren (Frankreich)

Welterbevermittlung: Schule



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   22  

gehen über zweitausend Jahre zurück in eine Welt, in 
der bereits die Baukunst und großartige Denkmäler 
die Menschen in Staunen versetzten. Von den 
Sehenswürdigkeiten und Schauwerken der damaligen 
Zeit waren vor allem sieben berühmt. Der Dichter 
Antipatros von Sidon hat sie in einem Gedicht 
aufgezeichnet und viele Menschen träumten davon 
einmal dorthin zu reisen. Was gab es damals für 
Reisemittel, um in ein fernes Land zu gelangen?
Zur Illustration eignet sich beispielsweise: Ein 
Tafelbild mit den sieben Weltwundern. 

Pyramiden von Gizeh
Sogar aus dem Weltall kann man sie mit bloßem Auge 
sehen, die Pyramiden von Gizeh bei Kairo in Ägypten. 
Es sind die prachtvollen Grabmäler dreier Pharaone: 
Cheops, Chefren (Cheops Sohn) und Mykerinos 
(Chefrens Sohn). Sie wurden vor über 4500 Jahren 
erbaut. Um die Gräber zu schützen, gibt es dort viele 
Geheimgänge.
Die Cheopspyramide ist heute 137m hoch, hat eine 
quadratische Grundfläche von 227m. In ihrem Inneren 
befinden sich mehrere Gänge und drei Sargkammern.
Die Chefrenpyramide hat eine Grundfläche 
von 215x215m und besteht aus 2 Millionen 
Kalksteinblöcken, mit einer Höhe von 136m.
Die Mykerinospyramide ist heute die kleinste mit 
62m Höhe und einer Grundfläche von 108x108m.

Von den sieben Weltwundern sind heute nur noch die 
Pyramiden von Gizeh erhalten.

Die hängenden Gärten in Babylon
Es war eine große Gartenanlage, in der heute nicht 
mehr existierenden Stadt Babylon im alten Orient. Da 
Babylon in einer trockenen Ebene lag, waren diese 
Gärten etwas Besonderes. Sie wurden mit einem
Bewässerungssystem mit Wasser aus dem nahe
gelegenen Fluss Euphrat bewässert. Es soll ein
terrassenförmiges völlig bepflanztes Bauwerk                                     

gewesen sein, welches wahrscheinlich unter dem 
Herrscher Nebukadnezzar II (604-562 v. Ch.) erbaut 
wurde.

Tempel der Artemis
Die Göttin der Jagd, Artemis, galt in Griechenland 
als die Herrin über Natur und Tiere. König Krösus 
ließ für sie in Ephesos einen Tempel, ganz aus 
weißem Marmor, errichten. Da der Tempel in einem 
Sumpfgebiet lag, wurde der Boden mit Holzkohle 
ausgelegt, diesen zierten dann die Felle von Ziegen. 
127 Säulen trugen das Dach. 
Im Jahre 365 v.Ch. wurde der Artemistempel in Brand 
gesetzt. Der Herrscher Dinokrates ließ den Tempel 
neu erbauen, doch 262 n.Ch. wurde er von den Goten 

Landkarte der sieben Weltwunder

Welterbevermittlung: Schule



  23   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

zerstört.

Zeusstatue des Phidias
Diese Statue des Zeus wurde von dem berühmten 
Bildhauer Phidias zwischen 435-425 v.Ch. geschaffen. 
Sie stand im Zeustempel. Die Statue war 12 m hoch, 
mit Gold, Elfenbein und Edelsteinen belegt. Zeus galt 
als der Himmels- und Wettergott der Griechen. Es 
wurde damals behauptet, wenn Zeus die Stirn runzelt, 
erbebt der Olymp, das Reich der Götter. So stellte 
Phidias auch diese Statue mit gerunzelter Stirn dar. 

Grabmal von Mausolos in Halikarnassos
Der Fürst Mausolos (oder auch möglicherweise 
seine Schwester), ließ im Jahre 360 v. Ch. in dem 
persischen Gebiet Karien von den besten Architekten 
und Baumeistern seiner Zeit das Grabdenkmal 
errichten. Die Fertigstellung erlebte er nicht mehr. 
Das Bauwerk hatte eine Grundfläche von 33x39m 
mit einem pyramidenförmigen Dach, welches eine 
Höhe von 50m hatte. Auf diesem Dach stand eine 
sogenannte Quadriga, ein Wagen, darauf Mausolos 
und seine Frau und Schwester Artemisia, gezogen 
von vier Pferden. Im 14. Jh. benutzten die Johanniter, 
ein geistlicher Orden, die Reste des Grabmals als 
Steinbruch für ihre Bauten.

Koloß von Rhodos
Dies war eine Bronzestatue des Sonnengottes Helios. 
Diese Statue war wohl 34m hoch und soll breitbeinig, 
in der rechten Hand eine brennenden Fackel, über 
der Hafeneinfahrt von Rhodos gestanden haben. 
Der Bildhauer Chares von Lindos begann mit dem 
Bauwerk 291 v. Ch. Im Jahre 224 v. Ch. stürzte die 
Statue bei einem Erdbeben ein.

Der Leuchtturm von Pharos
Dieser Leuchtturm wurde vor ca. 2280 Jahren von 
dem griechischen Architekten Sostratos erbaut. 
Dieser erhob sich auf einer Halbinsel, welche dem 
Hafen der Stadt Alexandria in Ägypten vorgelagert 
war. Auf einem rechteckigen Unterbau erhob sich 
ein achteckiger Aufsatz 100m in die Höhe. Auf der 
obersten Plattform brannte nachts ein Feuer, dessen 
Licht durch einen Hohlspiegel gebündelt, bis zu 60 
km weit sichtbar war. 1375 zerstörte ein Erdbeben 
den Turm.

Warum sieben Weltwunder?
Die Zahl Sieben hat eine wichtige Bedeutung. In der 
Antike kannten die Menschen sieben Planeten am 
nächtlichen Sternenhimmel. In der Bibel wird erzählt, 

wie Gott die Welt in sieben Tagen erschaffen hat, daher 
kommt die Einteilung der Woche in sieben Tage. In der 
babylonischen und ägyptischen Philosophie erschien 
sie als Summe der beiden Lebenszahlen:  Drei (Vater, 
Mutter, Kind) und Vier (die Himmelsrichtungen). Für 
den griechischen Mathematiker Pythagoras nahm die 
Sieben als Summe von 3 (Dreieck) und 4 (Viereck) 
den Status eines vollkommenen Gebildes ein, was 
beispielsweise die architektonische Konzeption der 
Tempelbauten beeinflusste.

Auch in vielen Märchen kommt die Zahl Sieben vor.
-Wer kennt das Märchen von den sieben Raben?
-Wie viele Zwerge sind es im Märchen von     		
  Schneewittchen?
Früher war der Ausdruck „Siebenschön“ bekannt, 
das war ein Mädchen, das so schön war wie sieben 
Mädchen zusammen.
Wo begegnet uns im Alltag die Zahl Sieben?

Ästhetische Umsetzung: Weltwundertafel
Sieben SchülerInnen - Gruppen

Material
Zeichenblock, Farbkasten, Bunt/-Filzstifte, Schere, 
Kleber, gesammelte Materialien z.B. Buntpapiere, 
Naturmaterialien, Stoffreste, Fäden….
Für die Gemeinschaftsarbeit: Großer Karton

Aufgabenstellung
Die Namen der Sieben Weltwunder werden unter 
jeweils 7 SchülerInnen ausgelost.
Das jeweilige Weltwunder wird aufwändig auf einer 
großen Papierbahn oder Karton gestaltet und mit 
gesammelten Materialien verziert und beschriftet und 
daraufhin mit den anderen Darstellungen zusammen 
geklebt. 
Es könnten moderne, aber auch historisierende, 
beispielsweise antike Darstellungsweisen überlegt 
werden.
Jede Gruppe stellt somit eine Weltwundertafel 
zusammen und schmückt Flur oder Klassenzimmer.

Literatur
Betz, Otto (1999): Die geheimnisvolle Welt der Zahlen. Stuttgart: Kösel.
Bordersen, Kai (1996): Die Sieben Weltwunder der Antike. München: Beck
Clayton, Peter A.; Price, Martin J. (Hg) (2000): Die Sieben Weltwunder. Leipzig: 
Reclam.

Autorin
Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender, Fach Kunst, Universität Paderborn.			 
jutta.stroeter@web.de

Welterbevermittlung: Schule



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION                             |   24  

Der Mont-Saint-Michel liegt in einer vom Meer umspülten Bucht 
der Normandie, in Westfrankreich. 1979 wurde der Mont-Saint-Mi-
chel in die Liste der Welterbestätten der UNESCO aufgenommen. 
Die Stätte ist einer der Tourismusmagneten in Frankreich. 

Für den Kunstunterricht werden vielfältige Projekte zur Annäherung vorgestellt:
Zum Klosterleben im Mittelalter, zur Gestaltung eines Angelspiels und der Er-
fi ndung touristischer Verkaufsstände, - und der dreidimensionalen Darstellung 
eines Drachens, der dem Erzengel Michael zu Füssen liegt. Eine Geschichte zum 
Vorlesen rundet die Unterrichtseinheit ab. 

World Heritage Mont Saint-Michel
Aesthetic projects. Grades 1-6
Mont Saint-Michel is located in a cove bathed by sea in Normandy 
in western France. In 1979, Mont Saint-Michel was added to the list 

of UNESCO World Heritage. The site is one of France’s main tourist attractions. 
In the following article, we suggest a variety of school art projects: exploring 
monastery 

life in the middle ages, designing a fi shing game, and inventing tourist retail 
booths, as well as depicting in 3D a dragon lying at the feet of the Archangel 
Michael. The lesson unit is brought to a close with a story to be read aloud.

Mont Saint Michel como patrimonio cultural de la humanidad.
Proyectos estéticos para alumnos de 6 a 12 años.
Mont Saint Michel está situado en una bahía rodeada por el mar en 
Francia de oeste, en la Normandía. Desde 1979 Mont Saint Michel 

pertenece a los patrimonios culturales afi rmados por la UNESCO y es uno de los 
lugares más visitados por turistas en Francia. En este artículo presentamos varios 
proyectos para un acercamiento al tema para las clases de Bellas Artes. Ustedes 
encontrarán, por ejemplo, propuestos didácticos relativo a la vida monástica en 
la Edad Media, la invención de un juego de pescar, la creación de unos puestos 
turísticos y, además, la representación tridimensional de un dragón que está a los 
pies del arcángel Miguel. Un relato para leer a los alumnos concluye la unidad 
enseñal.

Jutta Ströter-Bender, Heidrun Wolter 

Welterbe Mont-Saint-Michel
Ästhetische Projekte für die Klassen 1-6



  25   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Das Denkmal
Der Mont-Saint-Michel (übersetzt: Berg des Heiligen 
Michael) liegt in einer vom Meer umspülten Bucht 
der Normandie, in Westfrankreich. Er gilt als 
außergewöhnliches Naturdenkmal von spiritueller 
Anziehungskraft und zugleich als kostbares 
Kleinod mittelalterlicher Baukunst. Schon aus einer 
Entfernung von über 30 km ist der Mont-Saint-Michel 
zu sehen. Heute, da die Bucht renaturisiert wurde, ist 
er während der Flut vom Meer umspült und kann nur 
über einen Damm erreicht werden. Im 8. Jahrhundert 
n. Chr. wurde auf dem Inselberg ein Kirchenbau 
errichtet, der im Laufe der folgenden Jahrhunderte zu 
einer gewaltigen Anlage erweitert wurde. Der Berg ist 
heute eine der meist besuchten Sehenswürdigkeiten 
Frankreichs. Bereits im Mittelalter zählte der Mont-
Saint-Michel zu den  berühmtesten Pilgerorten des 
christlichen Abendlandes.

1979 wurde der Mont-Saint-Michel in die Liste der 
Welterbestätten der UNESCO aufgenommen. 

Zur Geschichte
Der Berg, später  Mont-Saint-Michel genannt, und die 
kleinere benachbarte Insel Tombelaine haben schon 
früh das Interesse von Einsiedlern auf sich gezogen. 
Gegen Ende des 4. Jahrhunderts wurde Avranches, 
eine nahe gelegene Stadt, zum Bischofssitz erklärt. 
Im Jahre 708 geschah folgendes: Der Bischof Aubert 
von Avranches wurde in einem Traum vom Erzengel 
Michael aufgefordert, auf dem Mont Tombe, dem 
Inselberg, eine Kirche für ihn zu bauen. Doch da der 
Bischof seinem Traum nicht traute, erschien ihm der 
Erzengel erneut. 
Er berührte mit seinem Finger das Haupt des Bischofs, 
welches daraufhin eine Druckstelle zeigte. Der als 
Reliquie aufbewahrte Schädel des Kirchenmannes 
zeigt noch heute eine merkwürdig runde Öffnung 
in der Schädeldecke. Nach seinem Traum schickte 
der Bischof Aubert Boten zum Monte Gargano in 
Italien, dem bedeutendstem Michael-Heiligtum des 
Abendlandes, um von dort Reliquien zu überführen. 
Eine Legende berichtet, dass sie einen Teil des 
Mantels vom Erzengel Michael  mitbrachten. 

Der Dichter Gustave Flaubert sagte, dass eine 
einzige Besichtigung nicht genüge, um die besondere 
Anlage dieser Bauten zu verstehen. Immer wieder 
stürzte ein Trakt ein, und es mussten Teile erneuert 
werden. Allein das Baumaterial heran zu schaffen, 
architektonische Ergänzungen zu konstruieren 
und auszuführen, verlangte enormes strategisches 

Geschick. Ein Besuch der Abtei auf dem Mont-Saint-
Michel darf allerdings nicht allein dem Gemäuer 
gelten. Ebenso fesselnd ist die enge Beziehung, 
die dieses architektonische Wunderwerk mit dem 
Menschen und seiner Geschichte verbindet.
Drei große Baukampagnen sind auszumachen. Die 
erste Kampagne errichtete das vorromanische Kloster 
des 10. und das frühromanische des 11. Jahrhunderts, 
die zweite das romanische des 12. und die dritte das 
gotische des 13. Jahrhunderts, das man das Wunder 
nannte, la Merveille. Als die Merveille bezeichnete 
man den großen Trakt im Nordosten, im Erdgeschoss 
lagen der Pilgersaal und die Keller, darüber das 
Refektorium und der Rittersaal. Im zweiten 
Obergeschoß befanden sich das Dormitorium und der 
neue Kreuzgang. Der klösterliche Alltag wurde durch 
die Persönlichkeit des Abts bestimmt. Als Führer der 
Gemeinschaft und Verwalter der weitläufi gen Güter 
und Besitztümer der Abtei war er der einzige, der die 
Beziehungen nach außen pfl egte, der empfi ng und 
empfangen wurde.

Der Erzengel Michael
Der aus Byzanz kommende Kult um den Erzengel 
Michael breitete sich im 7. Jahrhundert rasch im 
christlichen Abendland aus. Unzählige Kirchen stellten 
sich unter den Schutz des Heiligen. Der Name Michael 
bedeutet soviel wie „Wer ist Gott?“. Er wird in der 
christlichen Mythologie als Begleiter der verstorbenen 
Seelen durch die Sphären des Jenseits dargestellt; 
in der Hand hält er häufi g eine Waage, 
um abzuwägen, w e l c h e 
Seelen in den Himmel 
und welche in 
die Hölle kommen. 
In der Gestalt des Engels 
vereinigen sich zahlreiche 
Aspekte vorchristlicher 
Gottheiten, so auch des 
ägyptischen Totengottes 
Anubis. Bereits in den 
mystischen Schriften 
des alten Judentums 
wird er als kosmischer 
Engel, als Anführer 
der himmlischen 
Heeresscharen beschrieben. 
Er galt als Kämpfer gegen den 
Luzifer, welcher in der Bilderwelt 
des christlichen Mittelalters als 
dunkle Teufelsgestalt wie auch als 
Drache dargestellt wird. Bis 

Welterbevermittlung: Schule



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   26  

in die heutige Zeit wird jedes Jahr am 29. September 
zu Beginn des Herbstes der Michaeltag gefeiert. Der 
Erzengel Michael wird oft als Drachenkämpfer mit 
einem Stab, einem Speer, einer Lanze oder  einem 
Schwert dargestellt. Der Drache als Wappensymbol 
existiert schon sehr lange. In der christlichen 
Bildermystik wurde das Bild des Bösen zunehmend 
mit dem Drachen als Repräsentant unerlöster 
Naturkräfte verbunden, welche durch den Engel 
Michael in Schach gehalten wurden.

Pilgerreisen und Pilgergewänder
Der Mont-Saint-Michel wurde im Laufe der Zeit zu 
einem der wichtigsten Pilgerorte Europas. 
Die Pilger waren ausgestattet mit einem langen 
Gewand aus Wolle, einem Hut, einem Sack mit ihren 
Habseligkeiten, der Pilgerflasche und dem  Pilgerstab 
mit einem verdickten Ende in der Hand. Zu dieser 
Ausrüstung kamen die Kennzeichen der Wallfahrt 
zum Mont-Saint-Michel hinzu. Dies waren kleine 
Hörner aus Ton, die unterwegs geblasen wurden, um 
das Kommen anzukündigen. Vom 13. Jahrhundert 
an gab es Pilgerzeichen aus Blei, die meistens den 
Erzengel als Drachenbezwinger darstellen. Bei der 
Rückkehr trug man diese michelitos genannten 
Gegenstände bei sich. Im 14. und 15. Jahrhundert 
fanden sogar Kinderwallfahrten statt. Paarweise 
in einem langen Zug marschierten die Kinder, wie 
einem geheimnisvollen Ruf folgend, zum Mont-
Saint-Michel.

Der Berg als Gefängnisinsel
Der Mont-Saint-Michel besitzt auch eine dunkle 
Vergangenheit, da einige seiner Gebäude zugleich als 
Gefängnis fungierten, aus dem es kein Entkommen gab. 
Die Mönche waren als Gefängniswärter oder Erzieher 
tätig. In dieser Zeit ebbte die Wallfahrtsbewegung 
stark ab. Sie setzte erst 1863 wieder ein, als die Insel 
nicht mehr als Gefängnis genutzt

Kreative Umsetzung Mont-Saint-Michel
Zum Auftakt
Im Folgenden soll den Kindern die Insel als 
Naturmonument und deren berühmte Silhouette 
vermittelt werden. Der Mont-Saint-Michel ist 
einer der bekanntesten Pilgerorte Europas. Anhand 
verschiedener Projekte bekommen die Kinder eine 
Vorstellung von dem damaligen Leben der Mönche. 
Der Erzengel Michael spielt bis in die heutige Zeit 
hinein eine große Rolle und ist als Anführer der 
himmlischen Heerscharen und Drachenkämpfer 
bekannt. Neben der Einführung durch den Lehrer 
mit Hilfe von Folie und Tafelbeschriftung bieten 
sich Gespräche im Stuhlkreis, sowie Gruppen- und 
Partnerarbeit an.

Fragen:
Kennt Ihr diesen Berg und das Land, wo er sich 
befindet?
Was wisst Ihr über dieses Land?
Wer hat dort einmal die Ferien verbracht?
Wie sieht er aus, was ist Besonderes an ihm?

Welterbevermittlung: Schule



  27   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Kennt ihr den Namen Michael? Wer heißt so?
Was ist ein Engel?
Warum haben Engel auf vielen Darstellungen Flügel?

Der Mont-Saint-Michel
ab der 3. Klasse
Einstieg
Die/ der Lehrende steht vor der Klasse und legt den 
Zeigefinger auf den Mund:
„Was bedeutet das?“  (bitte ruhig sein)
„Kennt Ihr Orte, an denen sprechen untersagt ist?“ 
(Kirche, Kloster)

Verlauf
Ist der Begriff Kloster gefallen, wird erläutert, was 
dieses ist und wie die Menschen dort leben. Den 
Schülern und Schülerinnen wird die Frage gestellt, 
ob denn jemand schon einmal im Kloster war und ob 
vielleicht auch eines in der Nähe existiert.
Danach wird das besondere Kloster Mont-Saint-
Michel vorgestellt. Zu Beginn der Stunde wird den 
SchülerInnen eine Folie mit der Silhouette des Berges 
gezeigt und dabei die besondere Lage erläutert. 
Es könnte auch auf das Phänomen Ebbe und Flut 
eingegangen werden. In dem Zusammenhang sollte 
ein Bild des Engels Michael gezeigt und seine 
Bedeutung erklärt werden. Zum Abschluss sollte das 
Bildmaterial im Klassenzimmer aufgehängt werden.

Eine Geschichte vom Mont-Saint-Michel 
Zum Lesen, Vorlesen oder Erzählen

In einer französischen Bucht der Normandie liegt eine 
Felseninsel, die vor langer Zeit Mont Tombe genannt 
wurde. Im Jahr 708 erschien dem Bischof Aubert 
von Avranches der Erzengel Michael. Dieser Engel 
fordert den Bischof auf, ihm auf der Felseninsel eine 
Kirche zu bauen.
Der Name Michael oder französisch Michel bedeutet 
„Wer ist Gott?“. Viele bezeichnen den Erzengel als 
den Anführer der himmlischen Heerscharen. Er hat 
einst mit dem Drachen gekämpft und ihn mit einem 
Flammenschwert besiegt. Außerdem wird erzählt, 
dass er den Teufel Luzifer besiegt hat. Es heißt auch, 
dass der Erzengel Michael eine Waage besitzt, um 
abzuwägen, wer in den Himmel und wer in die Hölle 
kommt. Der Bischof Aubert setzt seinen Traum in die 
Tat um und baut dem Engel oben auf dem Berggipfel 
eine Kirche. Seitdem heißt die Insel Mont-Saint-
Michel. Das Leben der Mönche verlief auf dem Berg 
und auch in anderen Klöstern der damaligen Zeit eher 
still. Wie in fast allen Klöstern gab es die strenge 

Regel des Schweigens. Es durfte nur in einem Saal 
gesprochen werden. Die Mönche entwickelten eine 
Zeichensprache, z.B. um bestimmte Gegenstände zu 
verlangen. Um in der Kirche ein Buch zu bekommen, 
machte man die Geste des Seiten Umblätterns. Das 
Kloster auf dem Mont-Saint-Michel wurde sehr 
bekannt. Immer mehr Menschen von weit her kamen 
auf die Felseninsel zu dieser Pilgerstätte. Der Weg 
dort hin war sehr beschwerlich und nicht ungefährlich. 
Denkt nur, es gab dort Ebbe und Flut, d.h. die Insel 
war zweimal am Tag von Wasser umspült. Bei Ebbe 
lag sie im Watt. Dieses zu Fuß zu durchqueren, war 
wegen des Treibsandes sehr gefährlich. Es bestand 
die Gefahr, von der Flut überrascht zu werden und im 
Meer zu ertrinken. Trotzdem kamen damals 8.000 bis 
10.000 Pilger pro Jahr zu Ehren des Heiligen Michael. 
Die Pilger trugen meist ein langes Gewand aus Wolle, 
einen Hut, einen Sack mit ihren Habseligkeiten, die 
Pilgerflasche und den Pilgerstab mit einem verdickten 
Ende in der Hand. Oft hatten sie kleine Hörner aus 
Ton bei sich, in die sie bliesen, um ihr Kommen 
anzukündigen. Auf dem Mont-Saint-Michel konnte 
man Pilgerzeichen erwerben, die kleinen Michelitos. 
Diese wurden auf dem Rückweg an die Mäntel 
gehängt.

Fragen:
Wie ist der Engel dargestellt?
Womit ist er bewaffnet?
Wie sehen der Drache, der Berg und seine Gebäude 
aus?
Warum ist der Drache hier böse?
Gibt es auch gute Drachen?
Welche Farbe hat der Himmel?

Kreative Umsetzung Mont-Saint-Michel
Gesten des Schweigens
Arbeitsblatt und Spiel
ab der 3. Klasse

Einstieg
In den Klöstern ging es damals sehr still zu. Es gab 
strenge Regeln des Schweigens, welche auf dem 
Markt wie in anderen Klöstern dazu führte, dass die 
Mönche eine Zeichensprache entwickelten, wenn es 
darum ging, bestimmte Gegenstände zu verlangen. 
Um z.B. in der Kirche ein Buch zu erhalten, wurde 
die Geste des Umblätterns von Seiten getätigt, wurde 
Feuer für die Kerze im Schlafsaal benötigt, blies 
man auf die Fingerspitzen. Auch bei Tisch war das 
Schweigen üblich.

Welterbevermittlung: Schule



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   28  

Gesten des Schweigens
Stell dir vor du lebst auf dem Kloster Mont-Saint-
Michel und darfst nicht sprechen, sondern dich nur 
per Handzeichen mit anderen verständigen. Zeichne 
in die folgenden Kästen die Geste der Zeichensprache 
für folgende Tätigkeiten und überlege dir noch 
weitere.
Probiere die Zeichensprache mit deinen 
MitschülernInnen aus und erprobe so, ob du 
verstanden wirst.

Mönchszelle kehren	

Zähne putzen

 Ein Gebet sprechen

Im Klostergarten Kräuter anpflanzen

Verkaufsstände für Touristen
Rollenspiel
ab der 1. Klasse

Einstieg
Begleitend oder zur Auflockerung bietet es sich 
an, die Klassenzimmertische in Verkaufsstände für 
Touristen zu verwandeln. Dann können sich die 
Kinder gegenseitig etwas verkaufen. Zum Einstieg 
lernen die Kinder erste französische Worte:

Merci               = Danke	
Bonjour           = Guten Tag
Au revoir         = Auf Wiedersehen
s´il vous plait   = Bitte

Material
•	 Süßigkeiten, Bonbonpapiere
•	 Tischdecken evtl. von zu Hause
•	 Servietten, Butterbrottüten
•	 Schnüre
•	 Stifte aller Art, Scheren
•	 Spielgeld, Kasse oder ähnliches
•	 Karton für die Herstellung von Postkarten

Verlauf
Die Tüten werden mit der Silhouette des Berges 
und des Engels bemalt oder beklebt. Nachdem die 
Süßigkeiten eingepackt worden sind, werden die 
Postkarten geschnitten und gestaltet.

Anschließend dekorieren die Kinder die Tische mit 
Tüchern und ordnen die Waren an. In der Rolle der 
Verkäufer oder Touristen werden nun die Waren 
verkauft bzw. gekauft. Zum Abschluss könnte eine 
andere Klasse eingeladen werden, um diese in das 
Spiel mit einzubeziehen.

Wie hoch ist die Flut?
Spiel, ab der 1. Klasse

Ein Schüler darf der Fischer oder eine Schülerin eine 
Muschelsammlerin sein. Die- oder derjenige stellt 
sich mit dem Gesicht zur Wand (mit dem Rücken zu 
den anderen Kindern!) und hält sich die Augen zu. Er 
oder sie befindet sich bereits im Kloster. In einigen 
Metern Entfernung stehen die anderen Kinder, welche 
die Pilger sind. Sie rufen bei einem Jungen: „Fischer, 
wie hoch ist die Flut, welche Farbe wünschst du dir?“ 
Bei einem Mädchen fragen sie: „Muschelsammlerin, 
wie hoch ist die Flut, welche Farbe wünschst du dir?“ 
Der Fischer oder die Muschelsammlerin nennt eine 
Farbe, und jedes Kind, das ein Kleidungsstück mit 
dieser Farbe trägt, darf einen Schritt in Richtung des 
Fischers vortreten. Der erste Pilger, der den Fischer 
oder die Muschelsammlerin erreicht, hat gewonnen 
und löst den Fischer ab.

Das Mont-Saint-Michel - Angelspiel 
Arbeiten mit Salzteig
ab der 1. Klasse

Material
•	 großer Karton (Kühlschrankkarton aus dem 		
	 Elektroladen)
•	 Dispersionsfarben oder Plakafarben
•	 Wasserfarben, Pinsel
•	 Salzteig
•	 Metallstücke (Industrieabfall von einem 	
	 Schrottplatz, Unterlegscheiben und 		
	 Magnethaken aus dem Eisenwarenhandel) 
•	 Ponal Klebstoff (um die Metallstücke am 		
	 Salzteig zu befestigen)
•	 Tapetenkleister
•	 Holzstöcke (Baumarkt oder Weidenruten)
•	 Bindfaden 

Herstellung von Salzteig
1 Tasse Wasser
1 Tasse feinkörniges Salz
2 Tassen Mehl (Typ 405)

Welterbevermittlung: Schule



  29   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Die Zutaten werden mit 1-2 Esslöffel Tapetenkleister 
vermengt. 

Bei der Zugabe von einem Esslöffel Glycerin wird 
der Teig sehr geschmeidig. Vor dem Formen muss der 
Teig gut durchgeknetet werden. Luftdicht verpackt 
kann der Salzteig einige Tage aufbewahrt werden. Für 
das Trocknen gilt folgende Regel: pro 0,5 cm Dicke 
der Formen 1 Stunde im Backofen bei 75 °C trocknen. 
Dann die Temperatur für 1 Stunde langsam auf 150 
°C erhöhen. Wölbt sich der Teig, ist die Temperatur 
zu hoch. 

Verlauf
Die Klasse wird in zwei Gruppen geteilt, die eine 
stellt den Salzteig her, während die andere den Karton 
bemalt. Alle vier Wände sollen den Mont-Saint-
Michel darstellen, dabei muss die Kartonöffnung 
nach oben zeigen.
Die anderen Kinder formen aus dem angesetzten 
Salzteig ca. 3-5 cm große und ca. 1 cm dicke Figuren 
von Lebewesen, die es am Strand bei Ebbe um den 
Mont-Saint-Michel gibt. Dies sind z.B. Muscheln, 
Fische, Krebse oder andere Meerestiere. Ist der 
Salzteig getrocknet, kann er auf der Oberseite bunt 
bemalt werden. Auf die Unterseite einer jeden Figur 
wird ein Stück Metall mit einem Durchmesser von ca. 
einem Zentimeter geklebt. An die Holzstöcke werden 
Schnüre geknotet. Die Schnüre müssen mindestens 
die Länge der Kartonhöhe haben, da die am Boden 
liegenden Meerestiere mit dieser Angel erreicht 
werden sollen. An den Enden der Schnüre werden 
Magnete befestigt. So vorbereitet kann das Angelspiel 
beginnen.

Zum Abschluss
Die Kinder probieren das Angelspiel aus. Es könnte 
an einem Ort im Klassenzimmer stehen gelassen und 
in den Pausen genutzt werden.

Des Erzengels Gegner
Ein Drachen wird gestaltet
ab der 3. Klasse

Material
•	 Maschendraht, Draht, Drahtschneidezange
•	 Tapetenkleister und entsprechenden Behälter 
•	 breite Pinsel zum Kleistern/ zum Bemalen
•	 viele alte Zeitungen
•	 Dispersionsfarben oder Plakafarben

Einstieg
Fragen:
Wisst Ihr noch, gegen wen der Erzengel Michael 
gekämpft hat?
Wie sieht ein Drache aus?
In welchen Farben stellt Ihr Euch einen Drachen vor?
Können Drachen wohl Feuer speien?

Verlauf
Von dem Maschendraht wird ein großes Stück 
abgeschnitten, das so gebogen wird, dass sich 
hieraus Kopf und Körper ergeben. Aus kleineren 
Maschendrahtstücken werden die Beine gerollt 
und mit dem Draht an den Drahtkörper gebunden. 
Der Tapetenkleister wird angerührt, Zeitungspapier 
in handflächengroße Stücke gerissen, mit 
Tapetenkleister eingestrichen, auf das Gitter gelegt 
und leicht angedrückt. Am günstigsten ist es, zuerst 
den Kopf und den Körper mit Papier und Kleister 
zu bedecken. Wenn dieser getrocknet ist, kann der 
Drache umgedreht werden, so dass die andere Seite 
mit eingekleistertem Zeitungspapier bedeckt werden 
kann. Die Trocknungszeit beträgt ca. 1 Woche. Ist der 
Drache vollständig mit Zeitungspapier bedeckt und 
getrocknet, kann er mit Farben bemalt, beklebt oder 
auf andere Weise gestaltet werden.

Literatur
Bernhard, Marianne (1994): Klöster. Erlangen: K. Müller.
Besnard, Ch.-H. (1945): Le Mont-Saint-Michel. Paris: Laurens.
Braunfels, Wolfgang (1985): Abendländische Klosterkunst. Köln.
Brenner, Hans-Hagen (2002): „Ein Wunder soll ein Wunder retten. Der Mont 
-Saint -Michel soll fünf Minuten vor zwölf vor der völligen Versandung zu 
bewahren.“. In: Frankfurter Rundschau Nr.159 (Freitag, der 12. Juli 2002). 
Déceneux, Marc (1996): Der Mont Saint  Michel. Stein für Stein. Rennes: Ed. 
Ouest-France.
Nestmeyer, Ralf (2001): Schätze der Welt, Erbe der Menschheit. Gütersloh / 
München.
Quetél, Claude, (1991): Der Mont-Saint-Michel. Paris.
Schäfke, Werner (1981): Die Normandie. Köln: DuMont.
Schröder; Pagenstecher (1995): Bretagne/Normandie; München: Verlag 
Velbinger.
Veser, Thomas; Lotz Jürgen; Strüber, Reinhard; Bauer, Christine; Kurz, Sabine 
(2000): Schätze der Menschheit. Augsburg: Bechtermünz.

Autorin
Prof. Dr. Jutta Ströter-Bender, Fach Kunst, Universität Paderborn
jutta.stroeter@web.de

Welterbevermittlung: Schule



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION                             |   30  

Betrachtet man in Deutschland die Zusammensetzung einer ganz 
 „normalen“ Schulklasse, so stellt sich mir als Pädagogin,  
 die den interkulturellen Austausch fördern möchte, schnell die 
Frage, wie man im Unterrichtsfach Bildende Kunst den kulturellen 

Schatz, den die Schüler und Schülerinnen aus ihrer Biographie mitbringen, als 
Ausgangspunkt für einen bewussteren Umgang mit der kulturellen Vielfalt, die 
sich einem dort bietet, nutzen kann. Die Unterrichtseinheit „Ansichten vom 
ICH“ wird im folgenden Artikel in ihren Ansatzmöglichkeiten betrachtet.
Die Schüler und Schülerinnen sollten sich mit ihrer eigenen Biographie 
beschäftigen: Wo kommen sie her? Wo gehen sie hin? Diese Fragestellungen 
wurde künstlerisch dargestellt und aufgearbeitet. Daraus resultierend lernten 
sich die Schüler und Schülerinnen näher kennen, Barrieren und Vorbehalte 
wurden abgebaut und es entstand im Klassenverband eine erhöhte Akzeptanz 
der kulturellen Unterschiede und ein bewussteres Wahrnehmen bestimmter 
Lebenswege. Das Fach Bildende Kunst diente als Brücke zwischen den 
verschiedenen vorhandenen Kulturen.

Discovering cultural diversity in art class 
Upon examining any “normal” classroom in Germany, one can’t 
help but notice the wealth of culture each student has collected over 
his or her lifetime. As a teacher devoted to promoting intercultural 

exchange, I have to ask myself, how could each child’s cultural knowledge be 
utilized in order to encourage more conscious interaction with other cultures? 

Andrea de Groot

Kulturelle Vielfalt im 
Kunstunterricht entdecken

The lesson unit “Facets of ME” and its possible applications will be examined 
in the following article.
Through the lesson unit, students became better acquainted with each other, 
and barriers and prejudice melted away. In their place, students learned to 
become more accepting of cultural differences and to perceive more consciously 
particular ways of life. What served as a bridge between the various cultures 
represented among the students was the subject of art.

Descubrir diversidad cultural en la enseñanza de arte.
Resumen
Cuando queremos fomentar el intercambio cultural dentro del 
trabajo pedagógico en la disciplina de las Bellas Artes y si 

consideramos la composición de una clase „normal“ en una escuela o un instituto 
de Alemania, se aparece la pregunta, cómo se puede provechar el tesoro cultural 
que traen los alumnos por sus biografías para establecer un uso consciente con
la diversidad cultural.
Los alumnos deberían enfrentarse con sus biografías: ¿De dónde vienen?, ¿A 
dónde van? Estas preguntas fueron presentadas y tratadas en el contexto de 
arte y así los alumnos se han conocido más intensivo y, además, barreras como 
prejuicios se han minorizado. A través de este trabajo se ha elevado la aceptación 
de las diferencias culturales y la percepción consciente de carreras determinadas.
Así las Bellas Artes, como disciplina, servirían de puente entre culturas 
diferentes.



  31   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Deutschland hat sich zu einem der wichtigsten 
Einwanderungsländer entwickelt.  Hierbei wird 
Migra-tion nicht als Phänomen sondern vielmehr 
als Problem betrachtet, doch „seit Individuen gleich 
welcher Herkunft aus ihrer eigenen Gemeinschaft 
heraustreten, stehen sie in Austausch mit anderen 
Kulturen“ (AMIRSEDGHI 2006: 323)

Bezogen auf den Bildungs- und Schulbereich 
sprechen die zunehmenden Zahlen der Schüler und 
Schülerinnen mit Zuwanderungsgeschichte eine 
deutliche Sprache.
Verschiedene politische Anstrengungen wurden 
unternommen, um dieser Tatsache Rechnung 
zu tragen und eine verbesserte Integration der 
Bevölkerungsschichten mit Migrationshintergrund zu 
erlangen. Allerdings zielen diese Integrationsansätze 
zumeist auf die Arbeitsmarkt- und Sozialpolitik 
ab. Weniger Berücksichtigung fi nden sie in der 
Kulturpolitik, die allerdings mit ihren migrations-
bedingten kulturellen Veränderungen den Bedürfnissen 
einer multikulturellen Gesellschaft Rechnung tragen 
muss. Betrachtet man diesen Aspekt genauer und geht 
man davon aus, dass ein kulturelles Interesse auch 
in der Schulsozialisation geweckt werden kann, so 
kommt dem Ort Schule eine immense Bedeutung zu 
und hierbei sowohl den Agierenden als auch dem Ort, 
dem Raum, der Architektur als solches.

Wie sieht die Schule Schülerinnen und Schüler mit 
anderem kulturellem Hintergrund als dem deutschen? 
Wird der kulturelle Reichtum gefördert oder ist die 
Anpassung vorherrschendes Ziel? Wie lautet hier der 
Auftrag der Schule?
Die Schule als eine Sozialisationsinstanz muss 
vermehrt mit Schülerinnen und Schülern aus zwei 
Kulturen rechnen, wobei „von einer vollständigen 
Hinwendung zum Aufnahmeland bei gleichzeitiger 
Abwendung vom Herkunftsland“ nicht ausgegangen 
werden kann (KISSAU 2008: S.34).

Unsere heutige Gesellschaft ist geprägt von 
multikulturellen Aspekten. Die Fragen, die sich 
hierbei abzeichnen, ranken sich um den Begriff 
„Heimat“.
„Wo kommst Du her? Wo gehst Du hin?“ trägt als 
Titel meines Museumskoffers der Globalisierung 
und der ständigen Wanderungsbewegungen auf 
unserem Planeten Rechnung. Hierbei sind sowohl 
freiwillige als auch unfreiwillige Wanderungen sowie 
charakteristische Probleme nationaler Minder-heiten 
zu beachten. Die Situation von Minderheiten wird 

vom gesellschaftlichen Zustand des Gast-landes 
bestimmt und hierbei vor allem vom Grad der Toleranz 
der aufnehmenden Bevölkerung. Der Prozess der 
sozialen Einbindung geht hierbei oft einher mit der 
Aufgabe der eigenen Nationalität, sprich der Sprache 
und Traditionen, mit dem Resultat eines steigenden 
Anpassungsdrucks. Die kulturellen Unterschiede 
sollten aber vielmehr als „Schatz“ verstanden werde, 
den es zu betrachten, zu bergen und zu schätzen gilt. 
Dieses war mein Anspruch eines Kunstprojektes zum 
Thema „Ansichten vom ICH“.

Aus Schülersicht betrachtet bietet die Thematik 
meines Museumskoffers mehrere Anknüpfungs-
punkte:

• Es können Wanderungsbewegungen in der  
 eigenen Familie untersucht werden   
 (Ursachen- und Motivationsanalyse)
• Die Frage nach der Zukunft („Wo gehst  
 Du hin oder wo gehe ich hin?“) weist   
 deutliche Aspekte zur heutigen erforderlichen  
 Mobilität auf – besonders bezogen auf den   
 Arbeitssektor (Bedeutung der Arbeit früher   
 und heute)
• Die Bedeutung der Sprache als bindendes   
 Glied zwischen verschiedenen    
 Kulturen. Wie  sieht es mit der Verständigung 
  in einem fremden Land, mit einer fremden   
 Kultur  aus? (Aspekt der interkulturellen   
 Kommunikation)
• Vergleich der Wohnverhältnisse    
 verschiedener Bevölkerungsgruppen    
 oder Altersgruppen. 
•  Welche Bedeutung hat das „Zuhause“ oder   
 das Wohnen in einer fremden Umgebung?
• Die Rolle der Schule im Integrationsprozess  
 – z.B. Untersuchung der eigenen   
 Klassenstruktur, Austausch von   
 Erinnerungen: der erste Schultag,  
 neue Schule/ Schulwechsel

Der Einstieg zum Thema „Ansichten vom ICH“ kann 
mit folgenden Leitfragen eingeleitet werden:
Welche Rolle spielt die Familie?
Welche Werte werden vermittelt?
Welche Traditionen und Sitten gibt es in der eigenen 
Familie?
Was wurde bereits „weitergegeben“?
Welche Rolle spielen Freunde im Sozialisationsprozess?
In welchen Lebensphasen sind welche Personen am 
wichtigsten?

Museumskoffer in der kulturellen Praxis



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION                             |   32  

Welche Orte sind/ waren mir wichtig?

In einer Fachschulklasse für Sozialpädagogik, die 
geprägt ist von einem Nebeneinander unterschied-
lichster Kulturen, galt es die kulturelle Vielfalt im 
Klassenverband zu erkennen und wahrzunehmen, 
um zu einer erhöhten Akzeptanz zu motivieren. Die 
Schüler und Schülerinnen haben sich künstlerisch mit 
dem eigenen Ich auseinandergesetzt, mit ihrer ganz 
persönlichen Biographie, die teilweise gezeichnet 
war durch Flucht, Kriegserfahrungen, familiären 
Ausnahmesituationen, aber auch von Zuversicht und 
einer neuen Perspektive innerhalb der angestrebten 
Ausbildung.
„Wo komme ich her? Wo gehe ich hin?“ eröffnet 
die Möglichkeit in einen intensiven Dialog über 
kulturelle und familiäre Besonderheiten zu kommen 
– Gemeinsamkeiten in der Sozialisation werden 
aufgezeigt, das Männer- und Frauenbild wurde 
thematisiert.

Die künstlerischen Ergebnisse zeigen ein sehr 
unterschiedliches Niveau. Doch der kommunikative 
Austausch, der sich in Form einer Präsentation an die 
intensive künstlerische Phase anschloss, hat die 
sozialen und soziokulturellen 
Kompetenzen der Schüler 
und Schülerinnen enorm 
erweitert.

Literatur:
AMIRSEDGHI, N.: „Kultur von Innen 
und Außen“. Ästhetische Bildung als 
Mittel zur Integration. In: BEHRENS/
MOTTE (Hg.): Politische Bildung in der 
Einwanderungsgesellschaft. Schwalbach/Ts. 
2006. S.323-333.

KISSAU, K.: Internetnutzung von Migranten 
– ein Weg zur Integration? In: AUS POLITIK 
UND ZEITGESCHICHTE. Beilange zur 
Wochenzeitung Das Parlament. Heft 39/2008 
vom 22.September 2008, S.14-22.

LDS NRW im Auftrag der Staatskanzlei 
Nordrhein-Westfalen: Datenforschungsprojekt 
„Kulturelle Interessen und Gewohnheiten von 
Menschen mit Zuwanderungsgeschichte“, Düsseldorf o.J.

Angaben zur Autorin: 
Andrea de Groot, Studienrätin
EMail: andreadegroot@yahoo.de

Seit 2000 Studienrätin am Berufskolleg bzw. am berufl ichen Gymnasium mit 
den Fächern Farbtechnik und Raumgestaltung, Politikwissenschaften und 
Bildende Kunst. Besondere Themenschwerpunkte: Gedenkstättenpädagogik, 
Interkulturelle Sozialisation, Kulturelle Bildung und Migration

Museumskoffer in der kulturellen Praxis



  33   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Vor gut 90 Jahren gründet Walter Gropius in Weimar das 
„Staatliche Bauhaus“, dessen Gestaltungsideen innerhalb 
kürzester Zeit zum Sinnbild der Moderne avancieren und die 
nachfolgenden Generationen von Architekten, Designern und 

Künstlern prägen. Diese kulturpolitische Revolution, die 1919 in Weimar beginnt 
und ab 1926 in Dessau weitergeführt wird, ist heute noch in vielen Bereichen 
des Lebens spürbar. Besonders die in Dessau von Walter Gropius und seinen 
Mitarbeitern realisierten Bauten und hier vor allem das Bauhausgebäude und die 
Meisterhäuser spiegeln das Neue Bauen des anfänglichen 20. Jahrhunderts in 
Deutschland wider, das durch die Hervorhebung der Technik, dem Credo „form 
follows function“ sowie dem Glauben, dass die Gestaltung das Leben verändern 
kann, geprägt war. Mit der Meisterhaussiedlung, welche aus drei gleichen 
Doppelhäusern und einem Einzelhaus besteht, will Gropius jeweils einen 
„klaren organischen Bauleib schaffen, nackt und strahlend, der seinen Sinn und 
Zweck aus sich selbst heraus durch die Spannung seiner Baumassen zueinander 
funktionell verdeutlicht und alles Entbehrliche abstößt, das die absolute Gestalt 
des Baues verschleiert.“(Thöner 2002: 8).

90 years of Bauhaus
Over 90 years ago in Weimar, Walter Gropius founded the 
school of Bauhaus, whose principles of design became a symbol 
of modernity, and ever since have endured in the work of later 

generations of architects, designers, and artists. This cultural revolution, which 
began in Weimar in 1919 and continued in Dessau in 1926, has left a distinctive 
mark on many areas of life that is perceptible even today. The buildings in 
Dessau designed by Walter Gropius and his staff, most notably the Bauhaus 
building and the Masters’ Houses, are refl ective of the Modern architecture of 

Farbproben des Meisterhauses, Farbpigmente und Memoryspiel

early 20th century Germany. This architectural style was characterized by a 
strong emphasis on technical expertise, the credo “form 

follows function,” as well as the conviction that design can change one’s life. 
Gropius conceived the set of Masters’ Houses – altogether three duplex houses 
and one single-family house – as a “clear, organic, architectural body, naked 
and radiant, whose functionality is evident in the tension between the individual 
structures, and that dismisses anything and everything that would distract from 
the perfect unity of form” (Thöner 2002:8).

Noventa años de Bauhaus
Hace aproximadamente noventa años Walter Gropius fundó el 
Bauhaus estatal en Weimar, cuyas ideas de fi guración y diseño 
elevaron pronto al símbolo de la época moderna y acuñaron 

las generaciones venideras de arquitectos, diseñadores y artistas. Todavía hoy 
se puede percibir esta revolución de política cultural que empezó en 1919 en 
Weimar y fue continuado en 1926 en Dessau. Especialmente las construcciones 
en Dessau realizados por Walter Gropius y sus colaboradores, aquí sobre todo 
el edifi cio de Bauhaus y las casas maestrales, nos muestran la manera inovativa 
de construir que se desarrollaba en los comienzos del siglo veinte. La idea de 
Bauhaus ponía de relieve la técnica y seguía al lema form follows function, 
además contenía la creencia que la fi guración y el diseño puede cambiar la 
vida. A la colonia de la casa maestral pertenecen tres casas dobles de igual 
apariencia y una casa singular. Con esta colonia Gropius quería “crear un cuerpo 
de construcción orgánico, puro y espléndido, que acalarece funcionalmente su 
sentido y fi n por sí mismo mediante la tensión entre sus masas de construcción y 
repugna todo lo prescindible que encubre la forma absoluta de la construcción.” 
(Thöner 2002:8).

Anna Houben 

90 Jahre Bauhaus



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   34  

Vor gut 90 Jahren gründet Walter Gropius in Weimar 
das „Staatliche Bauhaus“, dessen Gestaltungsideen 
innerhalb kürzester Zeit zum Sinnbild der Moderne 
avancieren und die nachfolgenden Generationen von 
Architekten, Designern und Künstlern prägen. Diese 
kulturpolitische Revolution, die 1919 in Weimar 
beginnt und ab 1926 in Dessau weitergeführt wird, ist 
heute noch in vielen Bereichen des Lebens spürbar. 
Besonders die in Dessau von Walter Gropius und 
seinen Mitarbeitern realisierten Bauten und hier vor 
allem das Bauhausgebäude und die Meisterhäuser 
spiegeln das Neue Bauen des anfänglichen 20. 
Jahrhunderts in Deutschland wider, das durch die 
Hervorhebung der Technik, dem Credo „form follows 
function“ sowie dem Glauben, dass die Gestaltung 
das Leben verändern kann, geprägt war. Mit der 
Meisterhaussiedlung, welche aus drei gleichen 
Doppelhäusern und einem Einzelhaus besteht, will 
Gropius jeweils einen „klaren organischen Bauleib 
schaffen, nackt und strahlend, der seinen Sinn und 
Zweck aus sich selbst heraus durch die Spannung 
seiner Baumassen zueinander funktionell verdeutlicht 
und alles Entbehrliche abstößt, das die absolute 
Gestalt des Baues verschleiert.“(Thöner 2002: 8).

Das Meisterhaus Kandinsky/ Klee als historisches 
Erbe der Welt
1996 wird das Bauhaus mit seinen Bauten in Weimar 
und Dessau, zu denen die Meisterhaussiedlung gehört, 
auf die Weltkulturerbeliste der UNESCO gesetzt. 
Begründet wird die Aufnahme durch die UNESCO 
offiziell wie folgt: „Das Bauhaus mit seinen Stätten in 
Weimar, Thüringen, und Dessau, Sachsen-Anhalt, steht 
für die sogenannte Bauhaus-Schule der Architektur, 
die zwischen 1919 und 1933 revolutionäre Ideen 
der Baugestaltung und Stadtplanung durchsetzte. 
Die Bauten der Bauhaus-Professoren von Walter 
Gropius bis Hannes Meyer, Lazlo Moholy-Nagy bis 
Wassily Kandinsky begründeten den Bauhaus-Stil, 
der die Architektur des 20. Jahrhunderts entscheidend 
geprägt hat“ (http://www.unesco.de/311.html?&L=0.
Stand:13.05.2009). Die revolutionären Ideen des 
Bauhauses spiegeln sich auch in den Bauhausbauten 
wider. Vor allem die Meisterhäuser, die Gropius 
für seine propagandistischen Zwecke genutzt 
hat, vermitteln mit der kubischen Gestaltung, der 
ökonomischen Raumaufteilung sowie der weißen 
Außengestaltung alle wichtigen Gestaltungsaspekte 
des Bauhauses. (Vgl. http://www.unesco.de/311.
html?&L=0.Stand:13.05.2009)
Das Bauhaus mit seinen Bauten in Weimar und Dessau 
und hier vor allem die Meisterhaussiedlung zeigt eine 

wichtige Station der deutschen Geschichte auf und 
muss aus diesem Grund für die nächsten Generationen 
erhalten und zugänglich gemacht werden. Auf 
diese Weise kann eine Annäherung an eigene und 
fremde Kulturen stattfinden, die zur Anerkennung 
der „kulturellen Vielfalt“ und damit auch zur 
Akzeptanz und zur Achtung der Differenz zwischen 
den Kulturen führt. Nur durch die Vermittlung von 
Weltkulturerbe können die zukünftigen Generationen 

das gemeinsame Erbe anerkennen und ein friedliches 
Miteinanderleben sichern. Daher scheint es 
unumgänglich, schon frühzeitig mit der Vermittlung 
von Weltkulturerbe wie dem Bauhaus in der Schule zu 
beginnen. Hier kann der Kunstunterricht verschiedene 
Aspekte der Welterbestätten thematisieren und 
sie ästhetisch erarbeiten. Eine erste Annäherung 
an die Welterbestätte Bauhaus mit seinen Bauten 
in Weimar und Dessau bietet der im Folgenden 
vorgestellte Museumskoffer, der den Teilaspekt der 
Welterbestätte: „Das Meisterhaus Kandinsky/ Klee 
mit seiner besonderen Farbgestaltung“ aufgreift und 
vertieft. 

Das Meisterhauses Kandinsky/ Klee mit seiner 
besonderen Farbgestaltung als ein Aspekt des 
Bauhauses
Zur umfassenden Vermittlung des Meisterhauses 
Kandinsky/ Klee erscheint es sinnvoll, neben 
der Farbgestaltung der Innenräume auch andere 
Aspekte zu berücksichtigen, die untrennbar mit dem 
Meisterhaus Kandinsky/ Klee verbunden sind und 
sich auf die innere Gestaltung ausgewirkt haben. 
Ohne seine berühmten ehemaligen Bewohner Wassily 
Kandinsky und Paul Klee beispielsweise würde die 
Farbgestaltung der Innenräume nicht in der Weise, 
wie sie nun anzutreffen ist, ausgeführt worden sein. 
Auch die Architektur des Meisterhauses, die von 

Modell des Meisterhauses mit Bauelementen

Museumskoffer in der kulturellen Praxis



  35   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Walter Gropius und seinen Mitarbeitern stammt, 
spielt eine entscheidende Rolle, denn sie dient nicht 
nur als Medium für die Farbgestaltung, sondern als 
Modell für das Neue Wohnen ab den 20er Jahren. 
Den Rahmen für die Präsentation des Meisterhauses 
Kandinsky/ Klee bildet dessen Architektur. Zur 
Visualisierung dieser enthält der Koffer ein 
schlichtes weißes Modell aus Pappe, das vor 
allem die Grundformen der Architektur in den 
Vordergrund stellen soll. Die Beschränkung auf die 
Farbe Weiß verhindert die eindeutige Zuweisung 
als Gebäude oder Wohnhaus, was zur Folge hat, das 
Irritationen hervorgerufen werden, die Diskussionen 
über ästhetische Muster und Stereotypenbildung 
ermöglichen. Wie stellen wir uns Häuser vor? Warum 
stellen wir sie uns so vor? Gibt es Unterschiede 
bezüglich Männern und Frauen und ihren 
Vorstellungen? Darüber hinaus regt das Modell zu 
weiteren Fragen bezüglich Vorlieben, Tradition, Erbe 
und Konservatismus an. Die Verbalisierung dieser 
Aspekte fördert das Nachdenken über kulturelle 
Muster und bricht vorhandene Strukturen auf.

Neben dem Modell befinden sich im Architekturbereich 
auch Bauklotze in den Grundformen Quader, 
Pyramide und Zylinder, die dazu anregen sollen, 
eigene kubische Gebäude im Sinne des Bauhauses 

aufzubauen und diese 
zeichnerisch festzuhalten. Einen Einblick in den 
Innenaufbau des Hauses geben Grundrisse des 
Hauses. 

Diese können als Anregung dazu genutzt werden, 
die Ziele des Bauhauses bezüglich der Typisierung 
zu erarbeiten. Die besondere Bedeutung der großen 
Fenster spiegelt ein Stück Glas wider, das mit äußerster 
Vorsicht im Unterricht behandelt werden sollte. 

Ein Stück eines Stahlgerüstes sowie Zementstücke 
geben Aufschluss auf die innovativen Materialien, 
mit denen das Bauhaus experimentiert und für ihre 
Zwecke eingesetzt hat. 

Eine erste Annäherung an das Thema Farbe liefern 
Briefe, die Paul Klee an seine Frau während der 
Bauphase der Meisterhäuser geschrieben hat. In 
ihnen wird die Farbgestaltung des eigenen Hauses 
thematisiert. Die im Koffer enthaltenen Fälschungen 
dieser Briefe können im Kunstunterricht vorgelesen 
werden und dienen als Ausgangspunkt für eigene 
Experimente mit Tee und Kaffee. Neben den Briefen 
befinden sich Gläser mit roten, blauen und gelben 
Pigmenten, die den Schülerinnen und Schülern 
zeigen, dass alle weiteren Farbnuancen aus diesen 
drei Grundfarben gemischt werden können. 
Ein Farbprobenbuch, das alle im Haus Kandinsky 
und Haus Klee eingesetzten Farbnuancen beinhaltet, 
sowie Farbproben, welche zusätzlich auf Gipsstücke 
aufgetragen sind, liefern nicht nur visuelle, sondern 
auch haptische Erfahrungen. 
Mit einem Memoryspiel, das farbige Abbildungen der 
Wohnräume beider Künstlerfamilien enthält, können 
Schülerinnen und Schüler auf spielerische Weise an 
die Farbgestaltung des Meisterhauses herangeführt 
werden. In Anlehnung an das Beispiel können sie 

ein eigenes Memoryspiel entwerfen und umzusetzen, 
indem sie unterschiedliche Farbkarten, die sie vorher 
selbst bemalen, auf kleine Pappstücke kleben. Die 
Karten können nach neuen Regeln gestaltet werden, 
wobei insbesondere Kartenpaare zu Farbkontrasten 
hierfür eine gute Möglichkeit bieten.
Die Schubfächer des dritten Bereichs „Die Künstler 
Privat“ beinhalten Anschauungsmaterialien, die in 
beiden Haushalten zu finden sein könnten.  So weisen 

Farbproben Gegenstände des persönlichen Bereichs beider Künstler

Museumskoffer in der kulturellen Praxis



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   36  

beispielsweise eine Geige und Notenblätter auf das 
Hobby Paul Klees, das er in Dessau intensiv pflegt. 
Er musiziert zusammen mit Musikern des Dessauer 
Theaterorchesters (Vgl. Thöner 2002:52) oder 
besucht selbst Aufführungen, die er detailliert in den 
Briefen an seine Frau beschreibt.
Neben Fälschungen seiner Briefe sowie Fälschungen 
von historischen Fotografien, die beide Künstler in 
privater Umgebung zeigen, liegen sowohl eine Pfeife, 
die bei Paul Klee und eine Brille, die bei Wassily 
Kandinsky auf den Fotografien zu sehen sind, bei. Da 
die Dessauer Zeit auch für beide Künstler eine sehr 
intensive malerische Phase mit sich bringt, sollen 
Pinsel auf diese verweisen. 

Eine Kopie einer Ikone und ein russischer Teppich 
geben Hinweise auf die Inneneinrichtung Wassily 
Kandinskys Wohnung, die nur zum Teil aus dem 
Mobiliar der Bauhauswerkstätten besteht. „Die 
Möbel für den Salon stammten noch aus Moskau. 
Die Ateliereinrichtung hatte sich Kandinsky in 
München gekauft“(Kandinsky 2008: 65) erinnert 
sich Nina Kandinsky. Die aus Moskau stammenden 
Möbel rufen am Bauhaus und dessen Umgebung 
verschiedene Reaktionen aus. So nennt Paul 
Klees Sohn Felix Kandinskys Einrichtung ein 
„ostasiatisches Museum“ (Thöner 2002: 50), während 
der russische Schriftsteller Ilja Ehrenburg sie dagegen 
so beschreibt: „In seinem Haus kann man indianische 
Skulpturen und Nowgoroder Ikonen, die rührende 
Landschaften Rousseaus und die Gedichte der alten 
Romantiker finden. Er ist scharfsinnig genug, um 
die Lebendigkeit und folglich auch Schönheit der 
Glasecken des ,Bauhauses´ zu sehen, aber der gleiche 
Scharfblick hindert ihn daran, das Paradies des armen 
,Zollbeamten´ um des Paradieses willen zu verraten.“ 
(Thöner 2002: 50).
Die im Koffer befindlichen Einrichtungsgegenstände 
können als Ausgangspunkt für weitere Recherchen 
zum Thema Design in den zwanziger Jahren genutzt 
werden. Wie haben die Leute damals gelebt? Welche 
Möbel haben sie besessen? Wie sah das Design der 
Möbel aus, die von den Bauhauswerkstätten entwickelt 
und produziert wurden? Welche Zielgruppen sprach 
das Bauhaus mit seinen Möbeln an? Wo finden sich 
die Entwürfe des Bauhauses in der heutigen Zeit 
wieder? 
Um einen möglichst umfangreichen Einblick in 
die Welterbestätte zu erhalten, bietet es sich an, 
möglichst viele Materialien aus dem Koffer in den 
Kunstunterricht einzuflechten. Für die Erarbeitung 
des Themenkomplexes Farbe in den Jahrgängen 5 

und 6 ist insbesondere der Farbenbereich des Koffers 
hilfreich. Bei der Lehre der Perspektive, sowie beim 
Thema Design in der Klasse 8 kommt der gesamte 
Koffer zum Einsatz, wie im Folgenden gezeigt wird.

Die neue Architektur der Meisterhäuser 
als Ausgangspunkt für das Erarbeiten des 
Themenkomplexes Perspektive
Das im Koffer enthaltene Modell kann zu Beginn der 
Unterrichtsreihe auf dem Koffer platziert werden, 
sodass es für alle Schülerinnen und Schüler sichtbar 
wird. Da aus dem Modell auf den ersten Blick nicht 
ganz ersichtlich wird, worum es sich dabei handelt, 
stellen die Schülerinnen und Schüler zunächst 
Vermutungen darüber auf, was es sein könnte und aus 
welchen Formen es besteht. 
Zur Darstellung des komplexen Aufbaus der 
Meisterhäuser erhalten die Schülerinnen und Schüler 
einen Bauplan des Modells und erstellen aus diesem 
alleine oder in Partnerarbeit ein eigenes Modell. 
Im nächsten Arbeitsschritt wird das Modell aus 
zwei verschiedenen Blickwinkeln gezeichnet, was 
zu möglichen darstellerischen Problemen wie zum 
Beispiel zu Mängeln in den linearen Zusammenhängen 
führt. Die Schülerinnen und Schüler werden 
vermutlich Äußerungen darüber aufstellen, dass das 
Modell zu kompliziert sei, um es zeichnen zu können. 
In diesem Fall kann die Lehrperson den Vorschlag 
machen, eine reduzierte Form wie den Koffer, der 
die Grundform des Quaders besitzt, zu zeichnen, 
was zwar zur Erleichterung der Darstellung führt, 
die anfänglichen Probleme jedoch kaum löst. Die 
Einführung der Bleistiftmaßmethode, das Anvisieren 
des Gegenstandes mit Hilfe eines Bleistiftes, soll 
den Schülern helfen, die Abstände und Längen 
besser einschätzen zu können. Nach einem erneuten 
Zeichenversuch mit der Bleistiftmaßmethode werden 
die eigenen Beobachtungen geäußert.
Die aus den ersten Zeichenversuchen gewonnenen 
Erkenntnisse werden zur Einführung der 
Zentralperspektive genutzt, mit deren Hilfe im 
Weiteren zunächst der Koffer, dann das Meisterhaus 
gezeichnet werden. Die Schülerinnen und Schüler 
lernen, dass das Modell nur zentralperspektivisch 
gezeichnet werden kann, wenn sie frontal davor sitzen 
und dass sich je nach Blickwinkel, die Perspektive 
ändert. In diesem Zusammenhang können Begriffe 
wie Frosch- oder Vogelperspektive eingeführt werden. 
Eine praktische Arbeit zur Einübung der 
Zentralperspektive könnte darin bestehen, das eigene 
Zimmer zentralperspektivisch zu zeichnen und 
neue architektonische Elemente zu integrieren. In 

Museumskoffer in der kulturellen Praxis



  37   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

einem weiteren Schritt können die Schülerinnen und 
Schüler für ihren Raum einen Farbplan erarbeiten. 
Als Anregung für Farbkombinationen dienen die im 
Koffer enthaltenen Farbproben des Meisterhauses 
Kandinsky/ Klee sowie die Farbpalette.
Zur Einführung der Zweifluchtpunktperspektive bietet 
sich eine Abbildung des Bauhausgebäudes in Dessau 
in Eckansicht an, welche mit dem OHP präsentiert 
wird. Die Schülerinnen und Schüler erarbeiten mit 
Hilfe der Abbildung, dass alle waagerechten Linien auf 
zwei Fluchtpunkte zulaufen, während die senkrechten 
Linien in ihrer ursprünglichen Lage bleiben. Zur 
Veranschaulichung der Zweifluchtpunktperspektive 
wird die Abbildung auf die Tafel projiziert, sodass 
alle wichtigen Linien von einem Schüler oder einer 
Schülerin auf der Tafel nachgezeichnet werden können 
und auf diese Weise eine Modellzeichnung entsteht. 
Als Übung kann das Modell des Meisterhauses mit 
Hilfe der Zweifluchtpunktperspektive gezeichnet 
werden. 
Mit der Präsentation des Bauhausgebäudes bietet 
es sich auch an, das Geheimnis des Modells zu 
lüften und den Kontext zwischen Bauhaus und 
Meisterhaussiedlung herzustellen. Anhand der im 
Koffer enthaltenen Grundrisse des Meisterhauses wird 
die Idee der Typisierung, die Walter Gropius anhand 
des gleichen Grundrisses für beide Wohnungen, 
sowie der Gleichheit aller drei Doppelhaushälften der 
Meisterhaussiedlung angestrebt hat, visualisiert. In 
diesem Zusammenhang können auch die Geschichte 
und die Ideen des Bauhauses thematisiert werden, die 
als Voraussetzung für die weitere praktische Arbeit 
dienen. Es soll zusätzlich darauf eingegangen werden, 
warum das Bauhaus zum Weltkulturerbe gehört, was 
Weltkulturerbe überhaupt bedeutet und wie wir damit 
umgehen wollen. 
Neben den Informationen über das Bauhaus bieten die 
im Koffer enthaltenen Bauklötze einen Ausgangspunkt 
für eine weitere praktische Arbeit. Die Schülerinnen 
und Schüler erhalten die Aufgabe, ein eigenes 
Gebäude zu entwerfen und es mit Hilfe der Zentral- 
oder Zweifluchtpunktperspektive darzustellen. Die 
Bauklötze, welche aus den Grundformen Quader, 
Zylinder und Pyramide bestehen,  werden so aufgebaut, 
dass ein Gebäude entsteht, das die Schülerinnen und 
Schüler aus verschiedenen Ansichten fotografieren 
und eine Ansicht auswählen, die in eine Zeichnung 
umgesetzt wird. Die Schülerinnen und Schüler 
können zusätzlich einen Farbplan für das gezeichnete 
Gebäude entwickeln. Als Anregung kann der Farbplan 
für die Meisterhäuser von Alfred Arnd (1926) dienen, 
an dem auch die Begriffe „Parallelperspektive“ und 

„Isometrie“ eingeführt werden können.	

Die Schülerinnen und Schüler eignen sich in dieser 
Unterrichtsreihe Fachbegriffe zur Perspektive 
und deren Zusammenhänge an und können sie in 
eigenen kunstpraktischen Arbeitsvorhaben umsetzen. 
Neben dem Umgang mit neuen Medien wie der 
Digitalkamera und dem Computer lernen sie Farbe 
als Gestaltungsfaktor am Beispiel des Meisterhauses 
Kandinsky/ Klee kennen und können sie in ihren 
eigenen Arbeiten gezielt einsetzen. Der Einbezug 
des Themenfeldes Weltkulturerbe Bauhaus fördert 
die Entwicklung des Bewusstseins für nationale 
Traditionen und Geschichte. Die Schülerinnen und 
Schüler setzen sich mit Fragen bezüglich der eigenen 
Kultur auseinander und können auf diese Weise für die 
Leistungen und Perspektiven früherer Generationen 
sensibilisiert werden. 
Neben der Meisterhaussiedlung lernen die 
Schülerinnen und Schüler die gesamte Welterbestätte 
Bauhaus mit einigen wichtigen Bauten kennen 
und können deren Ideen als Basis für weitere 
Arbeiten im Themenbereich Design, das als weitere 
Unterrichtsreihe fortgeführt werden kann, verwenden. 
Für die Einführung des Themenkomplexes Design 
bieten die im Koffer enthaltenen persönlichen 
Gegenstände und Fotos, die Auskunft über die 
Einrichtung der beiden Künstlerwohnungen geben, 
einen Ausgangspunkt. 
Wie haben beide Künstler ihre Wohnungen 
eingerichtet? Welche Gegenstände haben sie 
ausgesucht? In welchem Zusammenhang stehen die 
eher traditionellen Möbel in Wassily Kandinskys 
Wohnung zur seiner Einstellung bezüglich der 
Bauhausideen? Wie wirkt sich die farbige Gestaltung 
der Wohnung auf die Möbel aus? Diese Fragen 
können der Beginn für weitere Untersuchungen im 
Bereich Design werden. 

Literatur:
Kandinsky, Nina (2008): Kandinsky am Bauhaus, Halle (Saale): Waldersee 
Verlag.
Thöner Wolfgang (2002): Das Bauhaus wohnt. Leben und Arbeiten in der 
Meisterhaussiedlung Dessau, Dessau: E.A. Seemann.
www.unesco.de

Autorinnenangaben:
Anna Houben
Lehrtätigkeit am Gymnasium Schloss Holte-Stukenbrock
annat@zitmail.uni-paderborn.de

Museumskoffer in der kulturellen Praxis



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION                             |   38  

Im Rahmen der Kinder- und Jugendakademie 2009 wurde das Thema 
„Weltkulturerbestätte Rom“ zum Anlass genommen, innovative 
ästhetische Vermittlungskonzepte zur Förderung des kulturellen 
Bewusstseins von Kindern und Jugendlichen zu entwickeln. Die 

in dieser Kinder- und Jugendakademie inszenierten ästhetischen Erfahrungen, 
Sinneseindrücke und Erlebnisse sollten insgesamt aus dem Raum alltäglicher 
Erlebnisse herausführen und eine persönliche Nähe zu vergangenen Zeiten, 
historischen Kultursystemen und den sichtbaren Artefakten herstellen. Durch das 
individuelle Betroffen- und Angesprochensein und die individuelle theoretische 
und praktische Auseinandersetzung mit der Weltkulturerbestätte Rom, wurde 
durch dieses Projekt ein Beitrag zur Identitätsentwicklung der TeilnehmerInnen 
angestrebt.

Within the framework of the Children and Youth Academy of 2009, 
we saw the topic „World Cultural Heritage Sites of Rome“ as an 
opportunity to develop innovative, aesthetic instructional methods 
to foster the children’s and youths’ cultural consciousness. The 

aesthetic experiences, sensory input, and happenings simulated in the Children 
and Youth Academy were used to guide the participants away from the everyday 
world, while recreating the aura of times past, historical cultural systems, and the 
visible artifacts. In the process, each person feels personally affected, enabling 
a unique theoretical and practical exploration of Rome’s World Heritage Sites. 
Consequently, the project was used as a medium to help form the participants’ 
identities.

La Kinder- und Jugendakademie de Paderborn con el tema Roma 
como patrimonio cultural de la humanidad.-
En el proyecto de la Kinder- und Jugendakademie de Paderborn en 
2009 el tema Roma como patrimonio cultural de la humanidad sirve 

de motivo para desarrollar conceptos didácticos que transmiten y desarrollan la 
conciencia cultural de niño y juvenil de una manera estéticamente inovativa. Las 
experiencias estéticas deberían conducir afuera de un espacio diario y desarrollar 
una proximidad personal a tiempos pasados, sistemas culturales históricos y los 
artefactos visibles. Por medio de la afectación individual, el enfrentamiento 
personal y el análisis realizado teorética- como prácticamente, todo eso relativo 
al patrimonio cultural de la humanidad Roma, se aspira a contribuir al desarrollo 
de la identidad de los participantes. 

Im Rahmen der Paderborner Kinder- und 
Jugendakademie werden ästhetische Erfahrungen, die 
in Vermittlungsprozessen initiiert werden, nicht als 
reine Sinnesschulung verstanden. Sie intensivieren 
vielmehr die Aufmerksamkeit für die Bereiche 
eines Themenkomplexes, die „über das sinnlich 
Wahrnehmbare“ hinausweisen und reduzieren 
die oftmals existierenden Barrieren zwischen der 
Betrachterin bzw. dem Betrachter und dem jeweils zu 
betrachtenden Objekt: „Indem wir uns probeweise die 
Art der Welterschließung, die das ästhetische Objekt 
(…) präsentiert, zu eigen machen, wird vorübergehend 
die Distanz zwischen Subjekt und (fremdem) Objekt 
aufgehoben; durch das Ungewohnte, Irritierende, 
aber auch durch das bislang Übersehene, Überhörte 
oder Verdrängte können Sehgewohnheiten und 
Sinnmuster aufbrechen und neue Formen für eigene 
zukünftige Erfahrung möglich werden.“ (Kirchner, 
Schiefer Ferrari und Spinner 2006: 12)
Vor diesem Hintergrund leistet die Kinder- und 
Jugendakademie, welche es sich zur Aufgabe 
gemacht hat Welterbestätten zu vermitteln, einen 
zweifachen Beitrag; es werden einerseits nicht 
nur die aussagekräftigen ästhetischen und die den 
jeweiligen Zeitgeist des Entstehungskontextes der 
gewählten Stätte widerspiegelnden Auffälligkeiten 
an sich aufgegriffen, sondern auch besonders 
mitteilungskräftige auf den ersten Blick nicht sofort 
sichtbare Einzelaspekte bzw. –elemente herausgestellt, 
die unter gesonderter intensiver Aufbereitung 
behandelt werden. Deshalb werden im Vorfeld 
jeder Paderborner Kinder- und Jugendakademie die 
Charakteristika herausgearbeitet, denen im Rahmen 
didaktischer und kunsthistorischer Überlegungen 
eine Schlüsselfunktion zukommt. 
„Die gestaltete Sinnhaftigkeit ästhetischer 
Phänomene“ erklärt sich jedoch in dem oben 
beschriebenen Kontext nicht ausschließlich auf der 
begriffl ichen Ebene. Sie sind „nur in ihren simultanen, 
sinnlich-symbolischen Beziehungen erfahrbar“. Vor 
diesem Hintergrund sind in den Vermittlungsprozessen 
des hier dargestellten Hochschulprojektes nicht nur 
die „diskursiven“ sondern auch die „präsentativen 
Symbole“ von besonderer Relevanz.“(vgl. Langner 
1984: 103, zit. nach Kirchner, Schiefer Ferrari und 
Spinner 2006: 12).

Vermittlungskontext: Alle Wege führen nach Rom
Im Jahr 2009 wurde, wie in der ersten Ausgabe der 
Zeitschrift World Heritage and Arts Education bereits 
angekündigt, eine Kinder- und Jugendakademie zur 
Weltkulturerbe in Rom konzipiert. 

Annette Wiegelmann-Bals

Die Paderborner Kinder- 
und Jugendakademie zur 
Weltkulturerbestätte Rom

Die Kinderakademie



  39   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Mit der Entscheidung für das Thema Rom wurde 
im Jahr 2009 der Versuch unternommen über das 
rein kulturelle Wissen hinaus ein Bewusstsein für 
lang zurück liegende, aber in gesellschaftlichen 
Strukturen immer noch präsente Ereignisse zu 
fördern. Der kulturelle Einfluss, den Rom als ehemals 
wichtigstes kulturelles Zentrum im heutigen Europa 
und angrenzenden Regionen hatte, sollte neben den 
künstlerischen Höchstleistungen, die in der Ewigen 
Stadt zu finden sind, vermittelt werden. 
Die Teilnehmerinnen und Teilnehmer sollten erfahren, 
wie stark die Kultur vor Ort, die Kultur, in der sie selbst 
leben, von weiter entfernten Stätten beeinflusst wurde 
und wird. Ein Vorhaben von besonderer Aktualität 
in Zeiten, in denen der Globalisierungsgedanke sich 
stark in der Gegenwartskultur ausgebreitet hat.

Der thematische Aufbau
Die Studierenden hatten sich im Vorfeld intensiv 
mit dem Thema Rom auseinander gesetzt und 
ein pädagogisches Konzept entwickelt, das den 
teilnehmenden Kindern und Jugendlichen an fünf 
aufeinander folgenden Tagen die Stadt Rom und das 
Leben in der damaligen Zeit nahe bringen sollte. 
So wurde das Thema der diesjährigen Kinder- und 
Jugendakademie: „Alle Wege führen nach Rom“ 
durch fünf Themenschwerpunkte an 5 Stationen 
aufgenommen. Jede Gruppe wählte dabei einen anderen 
inhaltlichen Schwerpunkt, der am Ende der Kinder- 
und Jugendakademie im Rahmen einer feierlichen 
und abwechslungsreichen Abschlusspräsentation den 
Eltern und Interessierten vorgestellt wurde.

Im Folgenden werden die Inhalte der einzelnen 
Stationen näher erörtert.

Bau eines Triumphbogens 
Triumphbögen, welche in der Antike zur Verstärkung 
der Außenwirkung von Zeremonien und Auftritten 
beitrugen, wurden in der Römerzeit für große 
Feldherren und Bürger an bedeutenden Stellen in den 
Städten errichtet. 
Als großes Gemeinschaftsprojekt wurde im Rahmen 
der Akademie ein 3.10 m hoher und 3.14 m breiter 
monumentaler Triumphbogen „Stein auf Stein“ 
errichtet. Dabei wurde den Kindern und Jugendlichen 
die Architekturgeschichte der damaligen Zeit 
sowie einige statische Detailfragen nahe gebracht. 
Die Mädchen und Jungen konnte ihren „eigenen“ 
Stein verzieren und mit individuellen, kreativen 
Ideen dazu beigetragen, dass alle Teilnehmer und 
Teilnehmerinnen am Sonntagnachmittag nach fünf 

Tagen „harter Arbeit“ durch den beeindruckenden 
und gestalteten Triumphbogen ziehen konnten. 

Digitale  Zeitreise in das alte Rom
Eine weitere Studierendengruppe führte die Kinder 
auf einer „digitalen Zeitreise“ direkt zu einigen 
ausgewählten römischen Bauwerken. 

Parallel wurden historische Kostüme und 
Filmrequisiten hergestellt. Die Kinder und 
Jugendlichen stellten anschließend mit großer 
Begeisterung eigene Filme zum Alltagsleben in 
Rom her und hatten die Möglichkeit mit Hilfe der 
Studentinnen und Studenten Fotomontagen im 

Die Kinderakademie



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   40  

„alten Rom“ am Computer zu erarbeiten. Diese 
digitale Arbeit erzeugte bei den Kindern sowohl eine 
Faszination für technische Möglichkeiten, als auch 
einen kritischen Blick für die digitale Bilderwelt der 
heutigen Zeit, in der das Bild oder scheinbare Abbild 
nicht unreflektiert betrachtet oder konsumiert werden 
sollte. 

Mosaik- und Büstenwerkstatt
In der Mosaik- und Büstenwerkstatt wurden unter 
der Anleitung der Studierenden Mosaike und 
Alltagsgegenstände aus der Römerzeit aus Ton 
hergestellt.
Als Gemeinschaftsprojekt ist im Laufe des mehrtägigen 
Projektes darüber hinaus ein zweidimensionales 
großes Mosaik entstanden, welches das Colloseum 
in Rom abbildet. Auch kleinere, eigene Mosaike 
wurden von den Mädchen und Jungen gestaltet, die 
sie genauso wie die Töpfergegenstände frei entworfen 
und selbständig anfertigt wurden. An dieser Station 
konnte insbesondere auf Seiten der Heranwachsenden 
eine große Begeisterung und ausdauerndes Arbeiten 
beobachtet werden. 

Rollenspiel 
An der nächsten Station stand für die Kinder 
das Leben der alten Römerinnen und Römer im 
Mittelpunkt. Hier konnte der Alltag der damaligen 
Zeit nachgespielt und erlebt werden. 
Auch hier wurde ein Gemeinschaftsprojekt, nämlich 
ein großes Wandgemälde erstellt, welches am letzten 
Tag als Bühnenbild für die eingeübten Rollenspiele 
genutzt werden konnte. 

Wandmalerei
Eine weitere Studierendengruppe beschäftigte 
sich jeden Tag mit der Vermittlung des  Bereichs 
„Freskenmalerei“ und so konnten BeobachterInnen 
einige Mädchen und Jungen auf dem Rücken liegend 
beim Malen eines eigenen Deckengemäldes wieder 
finden. 
Die Kinder hatten dabei die Möglichkeit, das Malen 
frei und ungezwungen auszuprobieren und erfuhren 
hautnah, dass Malerei an Wänden und Decken im 
Vergleich zum Malen und Zeichen an Tisch und 
Staffelei eine besondere Herausforderung darstellt.

Die Kinderakademie



  41   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Die Kinder- und Jugendakademie als Beitrag zur 
Identitätsentwicklung
Das Vermittlungskonzept der Kinder- und 
Jugendakademie strebt im Kontext der World 
Heritage Education die Identitätsentwicklung junger 
Menschen u. a. durch einen Perspektivwechsel an. 
„Notwendiger Teil des Identitätsprozesses ist die 
Fähigkeit zur wechselseitigen Perspektivübernahme 
(vgl. Selman 1982). Der zunächst egozentrische 
Standpunkt eines Kindes weitet sich nach und nach 
zum Wechsel zwischen Ich- und Du-Perspektive. 
Aber auch dieses Stadium bedarf noch der weiteren 
Entwicklung zu einer Wir-Perspektive, nämlich der 
Einsicht in übergreifende Prinzipien, die die soziale 
Wahrnehmung von größeren Gruppen oder ganzen 
Gesellschaften steuern können (z. B. durch tradierte 
Rollenzuschreibungen oder durch kulturell geprägte 
Bewertungsmuster für Verhaltensweisen)“ (vgl. 
Kirchner, Schiefer Ferrari und Spinner 2006: 18). Der 
Perspektivwechsel wirkt sich auch auf die Ausbildung 
ethischer Wertigkeiten aus, der vor allem im Zuge der 
Identitätssuche bei Jugendlichen von Bedeutung ist 
(vgl. Spinner 2004).
Die in dieser Kinder- und Jugendakademie inszenierten 
ästhetische Erfahrungen, Sinneseindrücke und 
Erlebnisse sollten insgesamt aus dem Raum alltäglicher 
Erlebnisse herausführen und eine persönliche Nähe 
zu vergangenen Zeiten, historischen Kultursystemen 
und den sichtbaren Artefakten herstellen. 
Durch das individuelle Betroffen- und 
Angesprochensein und die individuelle theoretische 
und praktische Auseinandersetzung mit der 
Weltkulturerbestätte Rom, wurde durch dieses 
Projekt ein Beitrag zur Identitätsentwicklung der 
TeilnehmerInnen angestrebt. Was einen emotional 
nicht berührt…, wird auch nicht identitätsrelevant’…“ 
(Kirchner, Schiefer Ferrari und Spinner 2006: 19). 
Begegnungen mit der eigenen Geschichte an 
bedeutsamen Orten, die zur Identitätsbildung beitragen 
und zu einem Anlass mit der Begegnung mit dem 
Andersartigen führen, werden zu einem Fundament 
für gegenseitiges Verständnis und zur Erreichbarkeit 
einer Kultur des friedlichen Miteinanders (vgl. 
Schefers 2004: 15).
Unter vorstehenden Aspekten wurde von der 
Paderborner Kinder- und Jugendakademie zu Rom 
ein Beitrag geleistet.

Literaturverzeichnis

Kirchner, Constanze; Markus Schiefer Ferrari und Kaspar H. Spinner (Hg.) 
(2006): Ästhetische Bildung und Identität – Fächerverbindende Vorschläge für 
die Sekundarstufe I und II. München: kopaed.

Langer, Susanne (1984): Philosophie auf neuem Weg. Das Symbol im Denken, 
im Ritus und in der Kunst. Frankfurt am Main: Fischer 103.

Selman, Robert L. (1982): Sozial-kognitives Verständnis. In: Geulen, Dieter 
(Hg.) (1982): Perspektivübernahme und soziales Handeln. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 223–256.

Spinner, Kaspar H.. (2004): Werteorientierung im literarisch-ästhetischen 
Unterricht. In: Matthes, Eva (Hg.) (2004): Werteorientierter Unterricht – eine 
Herausforderung für die Schulfächer. Donauwörth: Auer102–113.

Schefers, Hermann (2004): Warum Welterbepädagogik? In: Ströter-Bender, Jutta 
(2004): Lebensräume von Kunst und Wissen. Welterbestätten der UNESCO in 
NRW, Unterrichtsmaterialien für die Sekundarstufen. Paderborn, 15.
.

Zur Autorin:
Dr. Annette Wiegelmann-Bals lehrt Kunst und ihre Didaktikmit den 
Schwerpunkten World Heritage Education, Medienpädagogik (Computerspiele), 
Qualitative Empirie und Kinderzeichnungsforschung an der Universität
Paderborn. Sie ist Mitgründerin der Paderborner Kinder- und Jugendakademie 
sowie der Internetzeitschrift World heritage and arts education.

Andreas Flemig

Walter Womacka - Mensch 
und Raum
Zur Diskussion um den Erhalt 
des DDR-Kulturerbes

Berlin ist hin- und hergerissen durch seine eigene gegenwärtige 
Entwicklung, denn auch nach
20 Jahren besteht trotz aller Bemühungen nur annähernd eine 
Einheit. Dieser Artikel veranschaulicht den immer wieder 

auftretenden Konfl ikt der Identitätsfrage der Stadt. Verdeutlicht wird dieser an 
Walter Womackas Kunst und Person. Andreas Flemig refl ektiert sein eigenes 
Empfi nden zu der besonderen Entwicklung dieses Künstlers und seiner Werke im 
Berliner Raum. Es ist keineswegs eine Lösung dieser einzigartigen Problematik 
beabsichtigt, lediglich eine Bewusstseinserweiterung über die Vergangenheit 
einer Gesellschaft wird gewünscht. 

Walter Womacka – Man and Space
The discussion surrounding the maintenance of the cultural 
heritage of the GDR
Berlin’s current state has left it torn between (between two 

worlds). Even 20 years after the unifi cation, Berlin remains, despite every 
effort, far from united. This article illustrates the city’s continuing identity crisis, 
exemplifi ed through Walter Womacka and his art. Andreas Flemig refl ects on his 
own perception of the unique development of the artist and his work in Berlin. It 
is in no way intended as a solution for this one of a kind issue, but rather a way 
to promote awareness about a society’s past.

El desarrollo contemporáneo de la capital alemán, Berlín, se 
presenta todavía partido en dos partes, porque, aun después 
veinte años y los esfuerzos invertidos, solo se ha acercado a la 
unidad. Este artículo hace imaginar el confl icto alrededor de la 

cuestión hacia la identidad de la metrópoli, lo que siempre surge otra vez, y que 
es ejemplifi cado por medio de la consideración de Walter Womacka y su obra. 
Andreas Flemig escribe sobre sus mismos sentimientos relativo al desarollo 
especial de este artista y sus obras en la región de Berlin. De ningún modo 
el autor aspira a solucionar el problema único, solo desea que el lector pueda 
amplifi car la consciencia respecto al pasado de una sociedad.

presenta todavía partido en dos partes, porque, aun después 

Die Kinderakademie / Diskurse zum Kulturellen Erbe



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   42  

Am 22. Dezember 1925 kam Walter Womacka in 
Horní Jiřetín im heutigen Tschechien zur Welt. 
Zwischen den Jahren 1940 und 1943 wurde durch 
seine Ausbildung zum Zimmer- und Dekorationsmaler 
an der Staatsschule für Keramik- und -verwandte 
Gewerbe in Teplice das kunsthandwerkliche 
Fundament gelegt. Ab 1946 befasste sich Walter 
Womacka an der Meisterschule für gestaltendes 
Handwerk in Braunschweig erstmalig mit Glastechnik 
und verfolgte später das Studium der Wandmalerei an 
der Hochschule für Baukunst und Bildende Künste 
in Weimar und Dresden. Im Jahr 1953 wurde Walter 
Womacka Assistent in der Abteilung Malerei an der 
Hochschule für Bildende und Angewandte Kunst in 
Berlin-Weißensee. Ein Jahr darauf zog er dauerhaft 
von Weimar nach Berlin-Pankow und führte selbst 
erste baugebundene Arbeiten aus. Bereits 1961 widmet 
er sich erstmalig im Rahmen von 10 großformatigen 
Aquarellen und Gouachen der ersten Phase des Aufbaus 
im Berliner Stadtzentrum. Die Beschäftigung mit den 
Stadtansichten Berlins durchzog in den Folgejahren 
immer wieder sein künstlerisches Schaffen und lässt 
sich bis in die aktuellen Ausstellungen verfolgen. 
1962 entstand der Entwurf der Glasfenster für die 
Humboldt-Universität zu Berlin und im gleichen Jahr 
begannen die Entwurfsarbeiten für das Mosaik am, 
seit 2005 aufwendig restaurierten, Haus des Lehrers. 
Im Jahr 1963 erfolgte Womackas Ernennung zum 
Leiter der Abteilung Malerei an der Hochschule für 
Bildende und Angewandte Kunst, zwei Jahre darauf 
die zum Professor.
1967 wurden die Wandbilder im Ministerium für 
Auswärtige Angelegenheiten der DDR vollendet, 
kurz darauf entstand das Wandbild am Berliner 
Ministerium für Bauwesen der DDR, welches 
momentan bereits eingezäunt zum Abriss bereit steht. 
Walter Womacka übernahm 1968 die Leitung der 
künstlerischen Ausgestaltung des Neubaukomplexes 
Berlin-Alexanderplatz. Zwei Jahre später waren 
die Arbeiten am Brunnen der Völkerfreundschaft 
abgeschlossen. Am 1.September 1968 trat Walter 
Womacka das Amt des Rektors an der Hochschule 
für Bildende und Angewandte Kunst an, welches er 
für die folgenden 20 Jahre innehatte. 1971 begann die 
Montage der Kupferarbeit für das Haus des Reisens, 
worauf ich im Folgenden näher eingehe.

In seiner künstlerischen Laufbahn unternahm Walter 
Womacka zahlreiche Studienreisen sowie Einzel- 
und Gruppenausstellungen weit über die Grenzen der 
ehemaligen DDR hinaus.
Seine Verdienste als Maler wurden 1958 mit dem 

Kunstpreis der Gesellschaft für Deutsch-Sowjetische 
Freundschaft und 1959 mit dem Kunstpreis der 
DDR gewürdigt. 1961 vollendete Womacka die 
Glasfenster in der Eingangshalle des Museums 
des antifaschistischen Befreiungskampfes der 
europäischen Völker (heute Gedenkstätte und 
Museum Sachsenhausen) und erhielt im darauf 
folgenden Jahr dafür seien ersten von insgesamt drei 
Nationalpreisen.
1965 folgte die Auszeichnung mit dem 
Vaterländischen Verdienstorden in Gold und 1977 
die Ehrung mit dem Goethepreis der Stadt Berlin und 
dem Titel „Verdienter Hochschullehrer der DDR“. In 
seiner Hochschullaufbahn wurde Walter Womacka 
drei Mal zum Rektor der Kunsthochschule Berlin 
wiedergewählt und konnte insgesamt vier Mal die 
Wahl zum Vizepräsidenten des Verbandes Bildender 
Künstler der DDR für sich entscheiden. Seit dem Jahr 
2007 bemüht sich der Freundeskreis Walter Womacka 
e. V. besonders um den Erhalt seiner baugebundenen 
Arbeiten. Walter Womacka lebt und arbeitet in Berlin.

Der Kosmonaut und das junge Paar auf der Abbildung 
befinden sich an dem zentralen Ort Berlins, der 
zu Beginn der 1960er Jahre als Zentrum der DDR-
Hauptstadt deklariert wurde - dem Alexanderplatz. 
An der östlichen Fassade des Hauses des Reisens 
befindet sich Walter Womackas Kupferrelief „Mensch 
und Raum“ aus dem Jahr 1971. Allein die Vorderfront 
des Werkes misst eine Breite von mehr als 25 Metern, 
bei einer Höhe von etwa fünf Metern. Das Gewicht 
dieser Arbeit wird von Womacka selbst auf einige 
Tonnen geschätzt. Die Blicke der Hauptfiguren, ihre 
Gesten und jede einzelne, schwungvoll geformte 
Kupferplatte streben kraftvoll in die linke Hälfte des 
Reliefs hinein, einer Landschaft samt leuchtendem 
Himmelskörper entgegen. Die Geste der über den 
Kopf erhobenen, flachen Hand des jungen Mannes 
erinnert an einen Pioniergruß, den er hinaus in die 
Welt sendet.
Wie die Zukunftsaussichten dieses zentralen 
Kupferreliefs aussehen, ist unklar, denn im 
Gegensatz zu vielen anderen Gebäuden rund um 
den Alexanderplatz steht das ehemalige „Haus 
des Reisens“ nicht unter Denkmalschutz. Diese 
Kupferarbeit nimmt somit eine exemplarische Position 
für zahlreiche DDR-Kunstwerke im öffentlichen 
Stadtbild Berlins ein, für deren Erhalt noch keine 
konkreten Maßnahmen beschlossen sind.

Diskurse zum Kulturellen Erbe



  43   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Die Stadt gibt sich weltoffen, möchte in neuem 
Glanz erstrahlen, Berlin ist beliebt, erblüht seit den 
vergangenen 20 Jahren neu. Das Losbrechen der 
Bauwut nach dem Ende des Kalten Krieges hat noch 
längst kein Ende gefunden. Besonders das Gesicht 
des ehemaligen Ost-Berlins wandelt sich, es scheint, 
als wolle man das Alte, das Graue, eben das „Ostige“, 
nur zu gern abstreifen. Andererseits lebt die Stadt 
genau wegen dieses Spannungsfeldes auf, Menschen 
besuchen die Stadt nicht zuletzt wegen ihrer zwei 
Gesichter.
Die fortwährenden Abrisse und Umgestaltungen der 
Prunkplätze der ehemaligen DDR, die wechselnden 
Besitzverhältnisse von wirtschaftlich interessanten 
Immobilien, schüren Erinnerungen an den Ausverkauf 
der DDR und Gedanken an Einverleibung, gar an 
Siegermentalität. Walter Womacka selbst beschreibt 
in seinem Buch „Farbe bekennen – Erinnerungen“ 
den Trend, dass „man alles aus dem Stadtbild tilgen 
wollte, was an die DDR erinnerte.“
Die Finanzlage des Berliner Senatshaushaltes ist 
hinreichend bekannt. Doch auch wenn der Sanierung 
zahlreicher Gebäudekomplexe aus mangelndem 
Kapital nicht zugestimmt wird und die Bestrebung 

der Städteplaner vorsieht, Berlin durch Abriss und 
Neubau ein zeitgemäßeres Ansehen zu verleihen, so 
drängt sich doch zumindest die Frage nach einem 
möglichen Erhalt der Kunst an öffentlichen Gebäuden 
der ehemaligen DDR auf. 

Derartige Werke sind inzwischen zu kulturellen 
Raritäten geworden, Interessierte müssen sich gezielt 
auf die Suche danach begeben und finden sie immer 
seltener.
Für die Identität der Stadt war und ist diese Kunstform 
von enormem Wert. Doch auch für manchen Bürger, 
der teilweise die gesamte Lebensspanne der DDR 
erfahren hat, sind die Abbildungen auf den Mosaiken 
Womackas weit mehr als ideologische Träumerei. Viele 
ehemalige DDR-Bürger kennen seine Darstellungen, 
haben diese vielleicht noch heute als Kunstdruck 
oder Kalenderblatt im Wohnzimmer hängen. Es 
sind Abbilder des Lebens, aber auch der Visionen, 
weit über das Ende der DDR hinaus. Mir persönlich 
vermitteln sie ein Gefühl von Heimat, sie erwecken 
Erinnerungen. Die Kosmonauten, als Symbol für 
das Fliegen in unbegreifbare Höhen, waren für mich 
die Helden in der Kindheit. Die noch erhaltenen 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   44  

Wandgestaltungen, mit denen Walter Womacka 
den öffentlichen Gebäuden in der ehemaligen DDR 
seine künstlerische Signatur verlieh, zeigen in seiner 
markanten Linienführung den gesellschaftlichen 
Zusammenhalt, sowie Gedanken an Fortschritt und 
Zukunft und werfen zugleich Fragen über Vorbilder, 
Helden und Ideale auf.
Derartige Kunst erzeugt automatisch Reibung. 
Sie berührt die einen emotional und provoziert 
die anderen. Betrachtet man die verbildlichten 
Wunschvorstellungen nach Gemeinschaft und 
Zuversicht (die ja in anderer Form heute auch noch 
ihre Gültigkeit besitzen) unter dem Aspekt des 
politischen Einwirkens durch einen allgegenwärtigen 
staatlichen Kontrollapparat, so werden Gedanken 
an die Menschen in der ehemaligen DDR wach, die 
aus dem Raster dieser „idealen“ Gesellschaft heraus 
fielen. Menschen, die sich nicht konform verhielten, 
sich nicht frei äußern konnten, Repressalien erleiden 
mussten oder gar Schlimmeres. Für sie sind diese 
Werke der DDR-Staatskünstler der Gipfel der 
Verblendung, Relikte aus einer längst vergangenen 
Zeit und sie verstehen diese daher nur noch als 
Schandflecken im Erscheinungsbild der erblühenden 
Metropole.
Die Bilder bezeugen die allseitige Einflussnahme der 
Regierung auf den Bürger durch politisch formulierte 
Menschenbilder, aber gerade aus dieser Brisanz der 
Bildinhalte heraus, muss einer Vernichtung durch 
Abriss entgegengewirkt werden.
Es scheint zuweilen, als seien 20 Jahre nicht genug, 
um einen derartigen Diskurs mit aller Offenheit und 
ohne die Angst vor Stigmatisierung, wohl bemerkt 
auf beiden Seiten, zu führen. Der Dialog darf nicht 
unter den mitschwingenden Emotionen zum Erliegen 
kommen. Es bedarf weiterhin der dringenden 
Aufarbeitung, diese Werke als kulturelles Erbe der 
Stadt zu begreifen und zu schützen.
(Un-)Verständnis über den Umgang mit der DDR-
Staatskunst herrscht auf beiden Seiten gleichermaßen. 
Es muss mehr Zugeständnisse für derartige Kunst am 
Bau geben, denn sie befähigen uns, die noch immer 
anhaltenden Symptome der einstigen Zweiteilung 
besser zu verstehen.

Über die Zukunft des „Hauses des Reisens“ ist wenig 
bekannt. Entgegen der Ankündigungen des Besitzers, 
der Alexanderplatz 5 GbR, aus dem Jahr 2000 hat 
sich bislang nichts getan. Bis zum Jahr 2003 hätte 
es geräumt werden sollen, eine Modernisierung kam 
nicht in Frage. Jedes Wochenende feiern und tanzen 
junge Menschen aus aller Welt im 12. Stockwerk 

des Hauses und erst kürzlich ist der zweite Club in 
das Gebäude eingezogen, was einen endgültigen 
Abriss des Hauses scheinbar aufschiebt. Die übrigen 
Gewerberäume im Haus werden bis heute jedoch 
nicht vollständig genutzt. 
Das Bewusstsein für das einstige, zweite Berlin, 
und die noch immer spürbaren Nachwirkungen des 
DDR-Staates darf dem kollektiven Vergessen nicht 
unterliegen, es muss erhalten bleiben und konsequent 
in all seinen Facetten neu herausgebildet werden. 
Womackas Werke dienen der Sensibilisierung für 
den geschichtlichen Wandel Berlins, beginnend beim 
Leben in parallelen Gesellschaften, über die Deutsche 
Einheit hinaus bis zum heutigen Tage mit seinen 
fortwährenden Herausforderungen an das beständige 
Zusammenwachsen. Es muss ein bewusster Umgang 
herrschen, mit dem noch verbliebenen, materiellen 
Erbe der DDR. Für den Erhalt der Kunst am Bau 
im sich erneuernden Stadtbild ist die Strategie des 
Verharrens und des Aussitzens, bis die Sanierung der 
Gebäude oder Demontage der Kunstwerke nicht mehr 
in Frage kommt, die wohl bitterste Niederlage.

Die angeführten Gedanken mögen den Anschein 
machen, die Unfreiheit, die Unterdrückung, die 
Missachtung der Menschenrechte bis hin zum Mord 
im Auftrag des SED-Regimes zu relativieren. Davon 
möchte ich mich entschlossen distanzieren. Es kann 
jedoch auch nicht bestritten werden, dass die im 
Voraus geschilderten Empfindungen bei dem einen 
oder anderen Betrachter hervorgerufen werden. 
Ob mit positiven oder negativen Erinnerungen an 
das Leben in der DDR, derartige Kunstwerke sind 
Dokumente über Ideale, über Ideologie und nicht 
zuletzt auch über gelebte Utopie.

Fragen für Lehrende zum Umgang mit dem DDR 
Kulturerbe:

•	 Kennen die SchülerInnen aus ihren 			 
	 Alltagserfahrungen gewohnte oder 			 
	 beliebte Orte (Bauwerke, Kunst im 
	 öffentlichen Raum, Parkanlagen, 			 
	 Straßenzüge), die sich momentan im Wandel 	
	 begriffen sehen, oder die es bereits nicht 		
	 mehr gibt?
•	 Welche Konzepte bestehen derzeitig im 		
	 Umgang mit DDR-Kulturstätten?
	 Was spricht für den Erhalt derartiger 		
	 Baukunst, was spricht dagegen 		
	 und nach welchen Kriterien gestaltet 		
	 sich der Entscheidungsprozess?

Diskurse zum Kulturellen Erbe



  45   |                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

• Welche wiederkehrenden Bildinhalte lassen   
 sich auf den Malereien, Monumenten und   
 Friesen der DDR-Künstler erkennen?   
 Welche Berufsgruppen beispielsweise   
 zeigt das Mosaik „Unser Leben“ am Haus 
 des Lehrers und in wieweit besitzen    
 die Bilder heute noch aktuellen Bezug?   
 Gibt es derartige Kunstwerke, die aufgrund   
 der Brisanz des Dargestellten     
 nicht mehr existieren?
• Welche städtebauliche Situation führte zu der  
 Errichtung von Plattenbauwohnungen?
 Wer durfte vor 30 Jahren dort wohnen, wer   
 lebt heute dort und wie hat sich das Ansehen  
 der Plattenbaugebiete gewandelt?
• Welche spannenden Vorschläge für die   
 Umnutzung etwa einer Industrieruine   
 könnten sich die SchülerInnen vorstellen,   
 wenn sie einen Ort frei planen dürften?

Literaturhinweis:

• Womacka, Walter (2007): Farbe bekennen. Erinnerungen eines   
 Malers. 2., korr. Aufl . Berlin: Das Neue Berlin.
• http://www.walter-womacka.de/leben/leben.htm (Zugriff am: 17.   
 Februar 2010)

Autorenangabe: Andreas Flemig
Andreas Flemig ist Studierender der Fächer Kunst und Chemie für das Lehramt 
an Gymnasien und Gesamtschulen an der Universität Paderborn. Sein besonderes 
Interesse an der Hauptstadt und die Zuneigung zur DDR-Kunst liegen darin 
begründet, dass er dort geboren wurde und seine Kindheit und Jugend verbrachte. 
Am Kunstinstitut der Universität Paderborn leitet er Tutorien für Schulpraktika 
sowie für die Erstellung von Museumskoffern in verschiedenen Bereichen des 
UNESCO-Weltkulturerbes.

Johanna Tewes

Von einer schrecklichen 
Begegnung des Menschen mit 
dem Tod und seiner Ästhetik: 
Die Sage von der Klosterlilie 
von Corvey

Sagen dienten damals wie heute nicht nur der Unterhaltung, 
sondern sie waren Erinnerungs- und Erkenntnismedium, über 
das übergeordnete Sinnzusammenhänge und gesellschaftliche 
Werte vermittelt wurden. Isoliert von diesen Kontexten gerät das 

Bewusstsein für die eng mit den Sagen verbundene regionale Volkstradition und 
die daraus erwachsende Identifi zierung mit Heimat, Geschichte und Vorfahren 
jedoch mehr und mehr in Vergessenheit. Deshalb ist es lohnenswert, Sagen 
in einem kunst- und kulturgeschichtlich orientierten Unterricht nicht nur um 
ihrer selbst willen zu betrachten, sondern nach ihrem tieferen Sinn und ihrer 
Authentizität zu fragen sowie ihren heutigen Bedeutungswert zu thematisieren. 
Dies soll im Folgenden anhand eines konkreten Beispiels zu einer regionalen 
Sage aus dem Kloster Corvey bei Höxter geschehen. An ihr lässt sich – wie 
an zahlreichen anderen Sagen auch – sehr gut nachvollziehen, dass Inhalte, die 
durch Sagen kulturell gefestigt und transportiert wurden, auch noch heute – über 
ihren bloßen Unterhaltungswert hinaus – zeitlose Gültigkeit besitzen und sehr 
wohl für die Gegenwart von Bedeutung sein können.

On man’s horrifi c encounter with death and its appeal: The 
legend of the lily of Corvey Abbey
In the past as in the present, legends were not meant merely to 
entertain, but were also a means to pass on memories and insights 

in order to convey world views and social values, Should legends lose these 
functions, the awareness of the local folk traditions, along with feelings of 
connectedness with one’s hometown, history, ancestors, will slowly disappear. 
Therefore, in art lessons focused on art and cultural history, it is worthwhile not 
only to examine legends for their own sake, but to ask questions about its deeper 
signifi cance and its authenticity, as well as thematize their importance in modern 
day culture.

This should be accomplished in the following article with the help of the 
regional legend on the Corvey Abbey near Höxter. As with many other legends, 
it demonstrates how the topics that are conveyed in and entwined with a culture 
have a timeless character, even today, beyond mere entertainment value and are 
of great signifi cance even in the present day.

De un horrible encuentro del humano con la muerte y su 
estética: 
La leyenda de la azucena del monasterio de Corvey.
Resumen

Hoy como antes leyendas no sirven y servirían exclusivamente de diversión, 
sino son y eran remedios para recordar y entender, y a través los que existe 
la posibalidad de transmitir sentidos superiores y valores sociales. Pero, 
aislado de estos contextos, la conciencia relativo a las tradiciones populares y 
la identifi cación correspondiente con patria, historia y antecedentes cae cada 
vez más en olvido. Por lo tanto, para la enseñanza orientada a la historia de 
arte y cultura, es ventajoso tematizar leyendas no sólo por si mismas. Más bien 
se conviene preguntar a sus sentidos más profundos y su autenticidad como 
tematizar su valor de signifi cado. Todo esto será realizado en el siguiente artículo 
por medio de un ejemplo concreto respeto a una leyenda regional del castillo 
Corvey cerca de Höxter que antiguamente fue un monasterio. Como también 
en caso de numerosas leyendas, en este caso podemos entender muy bien que 
los contenidos fi jados y transmitidos por leyendas todavía hoy tienen validez y, 
de hecho, pueden ser signifi cativos para la actualidad, y todo esto aparte de la 
mera diversión. 

Andreas Flemig ist Studierender der Fächer Kunst und Chemie für das Lehramt 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   46  

Heute üben traditionelle Sagen vor allem aufgrund 
ihrer Fabelwesen und fantastischen Begebenheiten 
eine große Faszination auf alle Altersgruppen aus und 
haben durch ihren mit Gruselszenarien und Magie 
aufgeladenen Grundstoff massenhaft Eingang in die 
Populärkultur gefunden. Dennoch oder gerade auf 
Grund dessen werden ihre Inhalte oft nur fragmentiert 
und losgelöst von ihrer ursprünglichen historisch 
und kulturell geprägten Überlieferungsfunktion 
dargestellt und von einem distanzierten Standpunkt 
betrachtet. Denn Sagen dienen damals wie heute 
nicht nur der Unterhaltung, sondern sie sind 
Zeugen kollektiver Verfasstheiten, die existentielle 
psychologische Befindlichkeiten und Erfahrungen 
verhandeln. Isoliert von diesen Kontexten wird ihre 
ursprüngliche Funktion verzerrt und damit auch das 
Bewusstsein für die eng mit den Sagen verbundene 
regionale Volkstradition und die daraus erwachsende 
Identifizierung mit Heimat, Geschichte und Vorfahren 
ausgeblendet. Dies mag auch damit zusammenhängen, 
dass die Sagenwelt und ihre Sprache in vielerlei 
Hinsicht nicht mehr den heutigen Lebensumständen 
entspricht und die menschlichen Erkenntnisse, die sie 
zu vermitteln versucht, daher unverständlich bleiben 
[vgl. Neumann 1980: 94].
Ein weiterer Grund für die heutige Fremdheit von 
Volkssagen liegt darin begründet, dass sie im Zuge 
von Aufklärung und Technisierung im 19. und 
20. Jahrhundert u. a. von den Gebrüdern Grimm 
gesammelt und schriftlich fixiert wurden, um sie 
vor dem Vergessen zu schützen. Damit wurden die 
zuvor mündlich tradierten Überlieferungen zum 
bewahrenswerten Kulturgut, das jedoch durch seine 
materielle Archivierung seiner ursprünglichen 
Funktion als lebhaft formbarem Erzählstoff beraubt 
wurde. Der volkskundliche Sagenbestand war nun 
als solcher festgeschrieben und erhielt in einer 
rationalen und aufgeklärten Gesellschaft den Status 
einer vorwissenschaftlichen Weltsicht, die heute als 
überholt gilt [vgl. Schwander 1999: 64]. 
Dennoch sind mit den sogenannten „Urban Legends“ 
bis heute moderne Wandersagen im Umlauf, deren 
Sinnkonstruktionen auf der Basis alter Sagenmotive 
die kollektiven Unsicherheiten der heutigen Zeit in 
gesellschaftlich anerkannter Weise thematisieren, 
beispielsweise in Bezug auf die Unberechenbarkeit der 
Technik oder die unendlichen Weiten des Weltraums. 
Beispiele dafür sind persönliche Berichte von UFO-
Sichtungen, Internetgeldgeschenken von Microsoft 
oder die servierte Katze im Chinarestaurant, die der 
Freund eines Freundes („frind-of-a-friends-tale“) 
erlebt hat und die zunächst oft nicht als „Sage“ 

durchschaut werden können oder wollen [vgl. Harder 
2005: 10f.]. 

Die Sage ist also ein Phänomen, das seine Wirkung 
sowohl als überliefertes kulturelles Erbe, als auch als bis 
heute unerkannt kursierende Großstadtmythe entfaltet 
und deshalb in einem kunst- und kulturgeschichtlich 
orientierten Unterricht nicht nur um ihrer selbst 
willen betrachtet, sondern auch hinsichtlich ihres 
tieferen Sinns und ihrer Authentizität befragt werden 
sollte sowie nach ihrem heutigen Bedeutungswert. 
Dies wird im Folgenden anhand eines konkreten 
Beispiels zu einer regionalen Sage aus dem Kloster 
Corvey bei Höxter geschehen, die aus dem reichen 
Schatz der Wesersagen stammt. An ihr lässt sich 
– wie an zahlreichen anderen Sagen auch – sehr 
gut nachvollziehen, dass Inhalte, die durch Sagen 
kulturell gefestigt und transportiert wurden, auch 
noch heute – über ihren bloßen Unterhaltungswert 
hinaus – zeitlose Gültigkeit besitzen und sehr wohl 
für die Gegenwart von Bedeutung sein können. 
Dabei ist dieser Beitrag ein Auszug aus der kunst- 
und denkmalspädagogischen Veröffentlichung zum 
Kloster Corvey: „Corvey: Räume von Kunst und 
Wissen“ [vgl. Ströter-Bender 2010], wo er unter 
einem abgewandelten Schwerpunkt erschienen ist. 

Sagen als Kommunikations- und 
Erkenntnismedium
In der vorindustriellen Welt gab es in Ermangelung 
anderer Informationsträger eine ausgeprägte 
Erzählkultur, in der überliefertes Wissen und 
Erkenntnisse von geschichtlicher, gesellschaftlicher 
oder religiöser Bedeutung sowie kollektive Ängste und 
Bedürfnisse kommuniziert, verhandelt und mündlich 
von Generation zu Generation weitergegeben wurden 
[vgl. Petzoldt 2002: 85]. Dazu zählt auch die Erzählform 
der Sage (von althochdeutsch saga, „Gesagtes“), die 
eine aus der mündlichen Überlieferungstradition 
stammende volkstümliche Erzählung bezeichnet. Sie 
schildert in authentischen Berichten persönliche, oft 
als schreckhaft empfundene und nicht selten aus der 
Erfahrung des Menschen mit dem Tod oder aus der 
Angst vor Auslöschung resultierende Erlebnisse und 
Begegnungen mit Magischem, Übernatürlichem und 
Göttlichem, wobei sie – im Gegensatz zum Märchen 
– einen Wahrheitsanspruch erhebt [vgl. Petzoldt: 43-
44 und 58]. 
Glaubwürdig werden Sagen dadurch, dass sie stets 
an konkrete historische Orte und Personen oder 
zeitliche Begebenheiten gebunden sind, die zum 
Zeitpunkt der Entstehung der Sage von wichtiger und 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



  47   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

allseits bekannter regionaler Bedeutung waren und 
den erzählten Inhalt somit bezeugen können. Eine 
Sage kursiert allerdings nur solange glaubhaft, wie 
ihre Aussage von einer / einem vertrauenswürdigen, 
anerkannten Erzählerin / Erzähler berichtet wird 
und auf einem gemeinsamen gesellschaftlichen 
Grundkonsens basiert, der von der gesamten 
Hörerschaft geteilt und für möglich und nachvollziehbar 
gehalten wird [vgl. Schwander: 66f.]. Auf diese 
Weise können außergewöhnliche Geschehnisse in 
Sagenform erklärt und – oft durch eine Nähe zum 
Göttlichen oder Übernatürlichen mythisch überhöht 
und damit sensationell ausgeschmückt – verbreitet 
und tradiert werden [vgl. Petzoldt: 59 und 137]. Nur 
diese besonderen Erzählkonstruktionen garantieren 
den Erfolg und die Verbreitung einer Sage sowie ihre 
Verankerung im kollektiven Gedächtnis. Folglich 
dienten Sagen dem Volk früher als Kommunikations- 
und Erinnerungsmedium und hatten für den Kreis ihrer 
Hörerschaft identitätsstiftende und gruppenstärkende 
Funktion. 
In Sagen werden für den Menschen fremde, 
unverständliche oder besondere Ereignisse und 
Begebenheiten, beispielsweise hinsichtlich Leben und 
Tod, Natur oder Vorfahren, plausibel begründet und in 
einen allgemein verständlichen Sinnzusammenhang 
eingeordnet. Dadurch wird sich im gegenseitigen 
Austausch über die unerklärlichen Phänomene, 
welche die Gesellschaft stark verunsichern und 
emotional bewegen, verständigt und sie werden so für 
die Menschen begreifbar und aushaltbar und geben 
Hilfestellungen für innere Konflikte und Krisen 
[vgl. Petzoldt: 58]. Die Sagenhandlung spiegelt 
dabei, an ganz konkreten Beispielen verdichtet, den 
geltenden Volksglauben und die kollektiven Ängste, 
Vorurteile, psychologischen Grundbedürfnisse und 
Wunschfantasien der Hörerschaft wider, die an die 
jeweils vorherrschenden christlich-religiösen oder 
abergläubisch-magischen Geisteshaltungen sowie 
an regionale und soziale Interessen angepasst waren 
[vgl. Schwander: 69f.].

Dementsprechend handelt auch die nachfolgende Sage 
nicht bloß von einer übernatürlichen, „wunderbaren“ 
Begebenheit, die sich im Kloster Corvey ereignet hat 
und berichtet von einem menschlichen Vergehen, 
das zu ihrem Verschwinden führte, sondern sie 
zeigt außerdem Verhaltensmöglichkeiten auf, die 
jedem Menschen im Angesicht des nahenden Todes 
offenstehen und verhandelt deren Konsequenzen: 

Die Klosterlilie von Corvey
Wollen wir den Alten Glauben schenken, so hing 
einst im Chor der Klosterkirche an einem ehernen 
Kranz eine weiße Lilie. Wenn ein Mönch zum 
Sterben kam, schwebte die Lilie auf wundersame 
Weise aus dem Kranz heraus und legte sich auf den 
Sitz des Todeskandidaten. Drei Tage später starb 
der so vorbereitete Mönch. Damit war die Lilie als 
Todesbotin Gericht und Gnade zugleich, denn es ist 
gut, wenn der Mensch beizeiten sein letztes Stündlein 
bedenkt und ablegt, was er nicht mitnehmen kann. 
Dieses Wunder ereignete sich viele Jahrhunderte 
lang und wurde gläubig akzeptiert. 
Eines Tages betrat ein junger Klosterbruder als 
erster die Kirche und sah zu seinem Entsetzen die 
Schicksalslilie auf seinem Platz. „Muss mir das 
zustoßen“, dachte er, „wo ich eben so große Pläne 
habe?“ Erbost warf er sie auf den Stuhl seines greisen 
Nachbarn. „Der Bruder ist alt und schließlich soll 
alles seine Ordnung haben in der Welt, und auch im 
Sterben mag es der Reihe nach gehen, und die Jungen 
müssen Zeit gewinnen, auch einmal alt zu werden.“ 
Als der greise Nachbar den Chorraum betrat, 
erschrak er beim Anblick des Blumenorakels, denn 
auch die Alten hupfen allzu gern dem Totengräber 
noch einmal von der Schaufel. Vor Entsetzen gelähmt, 
aber keinesfalls gottergeben, wartete der betagte 
Mönch auf seinen Tod. Drei Tage später starb jedoch 
der Jüngling, der Greis aber blieb am Leben. 
O Weisheit der Welt, o Torheit der Herzen. Wenn 
schon die höheren Mächte sich offenbaren wollen, 
so gebricht den Menschenherzen die Kraft, ihre 
Botschaft zu ertragen. Und darum verließ auch die 
weisende Lilie die Klostergebäude und zeigte sich 
den Mönchen von Corvey niemals wieder.
[Übernommen aus: Paetow 1961: 70 und Sauermann 
1998: 96.]

Fragen zum Sageninhalt
Von welchem wundersamen Ereignis berichtet die 
Sage?
Welche Funktion hat die weiße Lilie?
Welche Botschaft übermittelt die Sage? Gibt es so 
etwas wie eine Kernaussage oder eine Moral?
Welche Handlungsmöglichkeiten haben die 
Betroffenen?
Gibt es einen Unterschied zwischen dem Verhalten 
des alten und des jungen Mönchs?
Würdet ihr die Lilie in ihrer Orakelfunktion eher 
positiv oder negativ bewerten?
Welche Zielgruppe hatte die Sage?
Kennt ihr Geschichten, Sagen, Märchen oder Mythen 
mit ähnlichem Inhalt?

Diskurse zum Kulturellen Erbe



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   48  

Das Chorgestühl in der Klosterkirche zu Corvey 
(2008): Auf diesen Sitzen überbrachte die Lilie den 
Mönchen die Todesbotschaft.

Kulturhistorischer Hintergrund
Die Intention der Sage wird erst richtig verständlich, 
wenn sie vor dem Hintergrund einer christlich 
geprägten Glaubenslehre betrachtet wird. Zielgruppe 
der Sage waren demnach die im Kloster Corvey 
lebenden Mönche, in deren Milieu die Handlung 
eingebettet ist und die umliegende Bevölkerung des 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Dabei gehört 
die Sage zum christlich tradierten Sagenkreis der 
so genannten „Frevelsagen“. Mit Frevel wird in 
diesem Zusammenhang eine Schandtat bezeichnet, 
die gegen etwas Geheiligtes begangen wird. Damit 
ist die Vorstellung verbunden, dass sündiges 
Verhalten umgehend von einer überirdischen Instanz 
gerächt wird. Die Sage spricht diese Warnung aber 
nicht direkt aus, sondern die Ereignisse werden so 

aufgebaut, dass sich aus einem moralischen Vergehen 
konsequenter Weise eine unmittelbare Folge ergibt, 
bei der Widerspruch zwecklos ist [vgl. Schwander: 
68]. Auch die Thematisierung von eschatologisch 
gefärbten Fragestellungen nach Tod, Diesseits und 
Jenseits, sowie der Rache Gottes gehören in diesen 
Kontext. Ihre Grundmotive stammen dabei oft schon 
aus einer vorchristlichen Tradition, die im Zuge der 
Christianisierung an kirchliche Glaubensinhalte 
angepasst wurden [vgl. Petzoldt: 168].
Die Sage repräsentiert folglich eine christlich geprägte 
Sichtweise auf das Themenfeld Tod und Schicksal. 
Daran anknüpfend lassen sich im Kunstunterricht 
wie in der Kulturvermittlung mehrperspektivische 
Bezüge zu diesem Bereich erarbeiten, welche die 
Sage einerseits in ihren kulturhistorischen Kontext 
einbetten und gleichzeitig ihre Grundintention für 
gegenwärtige Herangehensweisen an das Thema 
fruchtbar machen. 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



  49   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Angst vor dem Tod – das Grundmotiv der Sage
Der Sage nach fungierte im Kloster Corvey eine weiße 
Lilie als Medium, über das sich eine transzendente 
Offenbarung oder Weisung von höherer Instanz 
mitteilt. Genauer gesagt verkündet die Lilie in ihrer 
Orakelfunktion den Todestag eines Mönchs, drei 
Tage vor dessen tatsächlichem Ableben. Dies setzt 
die sinnstiftende Vorstellung voraus, dass das Leben 
jedes Einzelnen von Gott vorherbestimmt ist bzw. in 
dessen Hand liegt. Daher muss die Botschaft der Lilie 
nach dem christlichen Glaubenskanon als Weisung 
von Gottes Gnaden verstanden werden, die dem Tod 
seinen Schrecken nimmt und dem Todeskandidaten 
die Option eröffnet, sich zu seinem eigenen 
Wohlergehen vertrauensvoll und gottergeben in sein 
Schicksal zu fügen. Ihre wiederkehrende Erscheinung 
ist somit ein sinnstiftendes Ritual, das den Mönchen 
Verlässlichkeit signalisiert und ihnen an der Schwelle 
zum Tod Hilfestellung leistet und die Unsicherheit 
mildert. Wie die Sage berichtet, wurde diese hilfreiche 
Funktion der Lilie von den Mönchen des Klosters 
auch über Jahrhunderte hinweg anerkannt und aus 
gutem Grund akzeptiert. Der Brauch erfährt seine 
Legitimation dadurch, dass durch die Todeslilie den 
Mönchen schon im Leben die Gewissheit zuteil wird, 
dass es erstens ein gnädiges und höheres göttliches 
Wesen gibt, wodurch ihnen die verzweifelte Angst 
vor dem Tod genommen wird. Zweitens bringt dieser 
Gott den Mönchen durch die Botschaft der Lilie die 
Güte entgegen, nicht plötzlich dahingerafft zu werden, 
sondern sich drei Tage lang auf den Tod vorbereiten 
zu können und ihn zu akzeptieren, um so würdevoll 
von allem irdischen Abschied zu nehmen.
Diese Gewissheit zu haben war für die damalige 
Zeit schon deshalb ein Privileg, weil nach der 
kirchlichen Glaubenstradition der Mensch nicht nur 
ohnmächtig dem Tod gegenüberstand, sondern ihm 
seine diesbezügliche Nichtigkeit auch permanent 
vor Augen geführt wurde. „Memento mori“ – 
Gedenke zu sterben, lautete das schon aus der Antike 
bekannte entsprechende Credo, das in zahlreichen 
Vergänglichkeitsmotiven in der Kunst umgesetzt 
wurde. In Deutschland erreichten diese Gedanken 
besonders nach dem Dreißigjährigen Krieg (1618-
1648), durch welchen auch das Kloster Corvey stark 
beschädigt wurde, ihren Höhepunkt. 
Die Ambivalenz zwischen Lebensfreude und 
Todesnähe, welche die Menschen zu dieser Zeit 
besonders beschäftigte, wurde nach christlicher 
Lehre so ausgelegt, dass die Gläubigen sich ständig 
ermahnt sahen, sich nicht an aussichtlose, weil 
vergängliche, weltliche Freuden zu klammern und 

ihre Anstrengungen und Hoffnungen statt dessen 
lieber auf religiöse Aktivitäten zu setzen, um sich die 
Gewissheit auf Heil im Jenseits zu sichern. Besser 
bekannt ist dieses christliche Glaubenprinzip als 
„Vanitas“-Gedanke, nach dem die Eitelkeit der Welt, 
ihre Schönheit und Jugendlichkeit sowie die Sucht 
nach materiellen Gütern als vergänglich und damit 
als Nichtigkeiten des diesseitigen Scheins enttarnt 
werden [vgl. Grünewald 1991: 34]. 

Aufgabe: Die christliche Vanitasästhetik
Betrachtet Bilder mit Vanitasmotivik aus dem 15., 16. 
und 17. Jahrhundert.
Welche Auffassung von Leben und Tod werden hier 
deutlich?
Mit welchen Darstellungsmitteln wird die Ambivalenz 
zwischen Leben und Tod verbildlicht?
Zeigen die Gemälde eher sakrale oder weltliche 
Motive?

Kann der Mensch dem Tod entrinnen?
Obwohl die Sage von einer – ihrer tiefen 
Sinnhaftigkeit nach – bewährten Klostertradition 
berichtet, kann die Vorstellung eines gnädigen Gottes 
zwei nun tatsächlich betroffene Mönche nicht darüber 
hinweghelfen, dass die Aussicht auf den nahenden, 
ewigen und endgültigen Tod mit Schrecken und 
Entsetzen aufgenommen wird. Vielmehr schildert 
die Sage hier was passiert, wenn sich nicht an die aus 
gutem Grund tradierten Regeln gehalten wird und 
stattdessen durchaus nachvollziehbare Anstrengungen 
unternommen werden, dem vorgezeichneten 
Todesschicksal zu entfliehen – was sich natürlich als 
aussichtslos herausstellt. 
Hier liegt gerade die Vertracktheit des Geschehens, 
wodurch das Problem aus seinem christlichen 
Kontext heraus in eine nach wie vor aktuelle 
Allgemeingültigkeit überführt werden kann. Denn 
obwohl sich dem jungen wie dem alten Mönch der Sage 
nach das Numinose offenbart und Hinweise auf einen 
vorherbestimmten Tod andeutet, können sie sich nicht 
mit ihrer passiven Lage abfinden. Besonders der junge 
Mönch möchte sein Schicksal selbst bestimmen und 
der Endgültigkeit des Todes noch einmal entkommen. 
Er kann und will sein vorherbestimmtes Schicksal 
nicht einfach hinnehmen, weil es nicht mit seinen 
Plänen und Lebensvorstellungen übereinstimmt. Als 
einzige Lösung erscheint ihm dabei der Missbrauch 
des göttlichen Orakels nach seinem menschlichen 
Gerechtigkeitsprinzip. Damit begeht er einen Frevel 
und erweist sich nicht als würdig, die göttliche 
Offenbarung als Geschenk anzunehmen. Der 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   50  

Versuch, sein Schicksal durch eigenes Eingreifen zu 
verhindern, wird deshalb mit dem Verschwinden der 
Blume bestraft. Kurz: jeder Versuch, dem von Gott 
vorherbestimmten Tod zu entrinnen, ist zum Scheitern 
verurteilt und bringt nur noch mehr Leid mit sich.

Tod in anderen Kulturen
Leben und Tod, Diesseits und Jenseits – Schicksal, 
Zufall, Vorherbestimmung?
Sind unser Leben und damit einhergehend auch unser 
Tod vorherbestimmt und was erwartet uns danach? 
Diese existenziellen Fragen haben die Menschheit 
schon immer bewegt und die verschiedenen 
Religionen und Kulturkreise haben versucht, darauf 
eine Antwort zu finden.
Anregung
Recherchiert in Gruppen, wie der Tod im Verhältnis 
zum Leben, zu Diesseits- und Jenseitsvorstellungen 
in anderen Religionen und Kulturkreisen gedacht 
wird. 
Wie wird die Auseinandersetzung mit diesem Thema 
bildlich dargestellt? 
Sammelt auch Zitate und Geschichten zum Thema. 
Stellt eure Ergebnisse dann den anderen vor und 
vergleicht sie. Wo sind Gemeinsamkeiten, wo 
Unterschiede?
Individuelle und kollektive Todesvorstellungen in 
unserem Kulturkreis
Wie ist heute die gängige Vorstellung vom Verhältnis 
zwischen Leben und Tod?
Anregung
Befragt mindestens zehn Menschen aus eurem 
Umfeld, wie sie diese Frage beantworten würden oder 
lasst sie eine themenbezogene Zeichnung anfertigen. 
Male, schreibe, bastle oder zeichne auch einen 
eigenen ästhetischen Kommentar zu diesem Thema, 
in dem deine Einstellungen, Fragen oder Ängste 
deutlich werden.
Reflexion 
Stellt die Ergebnisse mit den verschiedenen 
Sichtweisen und Glaubensvorstellungen gegenüber 
und diskutiert sie.

Angst vor dem Tod heute
Auch in der heutigen Zeit ist diese Thematik nach 
wie vor aktuell, denn trotz modernen Fortschritts hat 
der Mensch es noch nicht geschafft, den Tod hinter 
sich zu lassen. Nur die Einstellung zu ihm hat sich 
geändert: 
Im Gegensatz zur christlich geprägten passiven, 
demütigen Haltung des Menschen gegenüber dem 
Tod, ist seine Hinwendung heute stärker auf das 

Diesseits und auf Selbstbestimmung gerichtet. 
Dadurch entfällt die Vorstellung jenseitiger 
Heilsgewissheit. Stattdessen stehen kollektive 
Anstrengungen, um dem Tod – wenn schon nicht 
ganz, dann zumindest so lange wie möglich – zu 
entkommen, auf der Tagesordnung. Zu nennen wären 
hier gesund Essen und Leben, Schönheitseingriffe und 
Behandlungen jeglicher Art, medizinische Verfahren 
zur künstlichen Lebensverlängerung, etc. Gerade weil 
unsere Gesellschaft dabei in viel stärkerem Maße auf 
Leistung, Erfolg, materielle Werte, Schönheit und 
Jugendlichkeit ausgerichtet ist, wird der Tod gern 
verdrängt und tabuisiert, weil er den Menschen auch 
heute noch in Angst und Schrecken versetzt und trotz 
aller wissenschaftlicher Erkenntnisse und Rationalität 
letztendlich unbegreiflich geblieben ist. 
Anstelle einer Sage, die sich dieser Furcht und den 
unerklärlichen Kausalitäten des Todes annimmt und 
sie am Tod eines Anderen abhandelt, tritt heute u. a. 
das Genre des Horrorfilms. In unzähligen Variationen 
(z.B. „Final Destination“ (2000), „Ring“ (2002)) 
kann heute nicht durch mündliche Überlieferung, 
sondern durch bewegte Bilder mitverfolgt werden, 
wie die Protagonisten verzweifelt versuchen, 
ihrem Todesschicksal zu entfliehen. Sogar das die 
Todesnachricht überbringende Medium der Lilie hat 
sich erhalten. Es wurde lediglich der Zeit entsprechend 
durch einen Fernseher, ein Telefon oder ein Handy 
ersetzt. 

Die Präsenz des Todes heute
In welchen Lebensbereichen ist der Tod heute präsent? 
Wie reagieren die Menschen auf ihn? Wie wird mit 
ihm umgegangen?
Anregung
Stellt verschiedene alltägliche und mediale 
Situationen gegenüber, in denen ihr Erfahrungen mit 
dem Tod gemacht habt. 
Wie wird dort über den Tod berichtet oder welche 
Umgangsmöglichkeiten mit ihm werden eröffnet? 
Wie stark wird das Bewusstsein für die Endgültigkeit 
des Todes in den Mittelpunkt gerückt?
Welche Bedeutung hat das mediale Miterleben des 
Todes eines Anderen für die eigene Person?

Die Repräsentation des Todes und seine Symbole
Damals wie heute gibt es viele Symbole, die den 
Tod repräsentieren oder auf ihn verweisen. In der 
Bildersprache der Sage von Corvey fungiert eine 
weiße Lilie als Todesbotin. Die Blume wurde schon 
in vorchristlichen Kulturen aufgrund ihrer strahlend 
weißen Erscheinung, Reinheit und Schönheit verehrt. 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



  51   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Dabei war ihre Bedeutung stets ambivalent, denn 
dadurch, dass auch ihre wunderschöne Blütenpracht 
vergehen muss, steht sie als Analogie für den 
menschlichen Tod [vgl. Beuchert 2004: 183-185]. 
Das Christentum hat dieses Bedeutungsspektrum 
aufgegriffen und entsprechend der christlichen Lehre 
überformt. So steht die Lilie in Zusammenhang mit 
Mariendarstellungen für Keuschheit, Unschuld, 
Hoffnung und Jungfräulichkeit und ist auf 
Verkündigungsbildnissen zu sehen. Gleichzeitig 
fungiert sie bei Darstellungen „Christi als 
Weltenrichter“ als Symbol für Gnade und Vergebung 
[vgl. Becker 2001: 172]. Dieser Gedanke hat sich bis 
heute erhalten, denn in vielen Regionen ist es Brauch, 
dass Lilien nur zu Beerdigungen verschenkt bzw. dem 
Verstorbenen als Grabbeigabe mitgegeben werden 
dürfen, vielleicht auch, damit sie dem Verstorbenen 
noch posthum über die Schwelle ins Totenreich helfen 
kann.
Die Funktion der Lilie als Todesverkünderin in der 
Sage, deren Botschaft einerseits an die Vergänglichkeit 
des Menschen erinnert, aber gleichzeitig auf 
göttliche Gnade und Vergebung der Sünden nach 
dem Tod verweist, ist also deckungsgleich mit ihrer 
Symbolfunktion in der christlichen Formensprache. 
Ihre Schönheit und Reinheit steht in Opposition zur 
Hässlichkeit und Grausamkeit des Todes, den sie 
verkündet.
Somit verdichten sich in der Lilie Todesanalogien. Es 
geht nicht primär um die Pflanze an sich, sondern die 
Lilie ist ein Bedeutungsträger für eine Vorstellung, die 
dahinter steht. Sie fungiert als Symbol, als Sinnbild, 
über das sich der Hörerschaft der Sage auf sprachlicher 
Ebene tiefgreifende psychisch bedeutsame 
Bedeutungsinhalte erschließen, die über das Gesagte 
hinausgehen und auf etwas dahinterstehendes, 
genauer gesagt auf die Ambivalenz zwischen den 
Extremen des schönen Lebens und des Todes, Gottes 
Gnade und der Angst vor endgültiger Auslöschung, 
Diesseits und Jenseits verweisen. 
Welche Symbole in welchem Kontext was bedeuten, 
darüber besteht ein kultureller Konsens, dessen 
Bedeutung ebenfalls von Generation zu Generation 
weitergegeben wird und der auch heute noch oft wie 
selbstverständlich bei der Betrachtung von Bildern 
mit assoziiert wird. Wie die Lilie werden auch andere 
Dinge symbolisch mit dem Tod in Verbindung gebracht 
oder verweisen darauf. Dies gilt beispielsweise für 
den Totenschädel als dem gängigsten Todessymbol 
oder für die Kerze als Lebenslicht, die sich durch ihr 
Leuchten selbst verzehrt.

Anregung: Die Ästhetik des Todes
Sammelt vielfältige zeitgenössische Darstellungen 
von Symbolen und Hinweisen auf Tod, Vergehen, 
Sterben sowie das Leben danach und recherchiert 
über ihre kunst- und kulturgeschichtliche sowie 
symbolische Bedeutung. 
In welchen Kontexten tauchen diese Symbole auf? 
Sind die Kontexte entscheidend für das, was wir mit 
den Symbolen assoziieren?
Welche Vorstellung von Sterben und Tod wird über 
die Bilder vermittelt? 
Sind diese Vorstellungen kulturell gebunden?
Welches sind die gängigsten Todesdarstellungen? 
Hat der Tod eine eigene Ästhetik und wenn ja, wie 
würdet ihr sie beschreiben?

Auseinandersetzung mit dem Thema Tod
Ebenso vielfältig und mehrperspektivisch, wie mit 
dem Thema Tod kulturell und historisch umgegangen 
wird, sind auch seine Erscheinungsformen. Sich 
ein Bild vom Tod machen zu können heißt, ihn zu 
verorten, ihn zu benennen und auf diese Weise über 
ihn Herr zu werden: „In allen Kulturen, in allen Zeiten, 
ist das Bild vom Tod das Bild vom Eigenverständnis 
des Menschen. Die Auseinandersetzung mit dem 
visualisierten Tod ist somit Auseinandersetzung mit 
dem menschlichen Selbstverständnis und seinen 
gesellschaftlich-kulturellen Bedingungen, die wie der 
Tod selbst stete Aktualität besitzt.“ [Grünewald: 32] 
Dementsprechend kann diese Auseinandersetzung 
über Symbole und Verweise erfolgen, durch eine 
Einordnung in spirituelle Zusammenhänge oder 
durch Ignorieren, Ausblenden oder Lächerlich 
machen, geschehen. Oft wird der Tod vermenschlicht, 
er bekommt eine konkrete, meist hässliche, leblose, 
skelettartige Gestalt, beispielsweise als Sensenmann, 
als Anderer, als das Unheimliche und kann sogar, 
ähnlich wie Gott oder Teufel, auf der Welt umhergehen 
(vgl. dazu z. B. das Märchen „Gevatter Tod“ der 
Gebrüder Grimm). 
Das alles sind unterschiedliche Strategien, die die 
Menschen von je her angewandt haben, um mit dem 
Tod fertig zu werden. „Das einzig Sichere im Leben 
ist der Tod“, weiß der Volksmund und mit dieser 
elementaren Erkenntnis gilt es, sich Generation 
für Generation neu auseinanderzusetzen. Daran 
erinnert auch die Sage, indem sie den Mönchen 
–  und gleichzeitig auch der Hörerschaft – ein 
generationenübergreifendes Problem vor Augen 
führt. Dabei muss jedes Individuum seinen ganz 
eigenen Weg finden, um seine endliche, irdische 
Existenz und damit einhergehend seine Sterblichkeit 

Diskurse zum Kulturellen Erbe



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION						                             |   52  

Soll sich eure Arbeit auf bestimmte 
Todesdarstellungsweisen beziehen, sie zitieren oder 
brechen?

Der Text findet sich in gekürzter Fassung im Band

Ströter-Bender, Jutta (Mai 2010): Corvey. Räume von Kunst und Wissen. 
Marburg. Tectum-Verlag

Literatur
Becker, Udo. 2001: Lexikon der Symbole. Köln: Komet Verlag.
Beuchert, Marianne. 2004: Symbolik der Pflanzen. Frankfurt a. M. und Leipzig: 
Insel Verlag.
Drühl, Sven. 2000: Absenter versus präsenter Tod. In: Kunstforum International. 
Bd. 153, S. 109-115.
Grünewald Dietrich. 1991: Der Tod im Bild. Anmerkungen zum Thema Tod im 
Fach Kunst. In: Kunst und Unterricht. Heft 150. S. 31-37.
Harder, Bernd. 2005: Das Lexikon der Großstadtmythen. Unglaubliche 
Geschichten von Astralreisen bis Zombies. Frankfurt a. M. : Eichborn.
Neumann, Siegfried. 1980: Volkserzählung heute. In: Jahrbuch für Volkskunde 
und Kulturgeschichte Ausg. 23, S. 92-102. 
Paetow, Karl. 1961: Die schönsten Wesersagen. Hannover: Adolf Sponholtz 
Verlag.
Petzoldt, Leander. 2002: Einführung in die Sagenforschung. 3. Auflage. 
Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.
Sauermann, Dietmar. 1998: Sagenhafte Stätten. Ein Begleiter durch die 
Sagenwelt Westfalens. Kulturlandschaft Westfalens, Band 2, 2. Auflage. 
Münster: Ardey-Verlag.
Schwander, Hans-Peter. 1999: Unerhörte Geschichten vom Alltag. Das Phänomen 
zeitgenössischer Sagen und einige Überlegungen zu einer Neuorientierung der 
Sagendidaktik. In: Der Deutschunterricht, Jahrgang 51, Heft 6, 62-73.
Ströter-Bender, Jutta. 2010: Corvey: Räume von Kunst und Wissen. Wege 
und Projekte für die Kunst- und Denkmalspädagogik, Sekundarstufen und 
Erwachsenenbildung (Kontext Kunst - Vermittlung - Kulturelle Bildung, 4). 
Marburg: Tectum.
Tewes, Johanna. 2010: Auf den Spuren alter Sagen - Die Klosterlilie von Corvey. 
In: Ströter-Bender, Jutta. 2010: Corvey: Räume von Kunst und Wissen. Wege 
und Projekte für die Kunst- und Denkmalspädagogik, Sekundarstufen und 
Erwachsenenbildung (Kontext Kunst - Vermittlung - Kulturelle Bildung, 4). 
Marburg: Tectum. S. 133-137. 
Tewes, Johanna. 2010: Zwischen kultureller Bildung und medialer Kultur: 
Das Nibelungenlied im Kontext von Authentizität, Ästhetik und Adaption. In: 
Ströter-Bender, Jutta [Hg.]: World Heritage Education. Positionen und Diskurse 
zur Vermittlung des UNESCO-Welterbes (Kontext Kunst - Vermittlung - 
Kulturelle Bildung, 4). Marburg: Tectum i. E..
Tewes, Johanna. 2010: Phantastische Bildwelten zwischen Gothic, Kitsch 
und Mythologie. Die künstlerischen Strategien Andrea Lehmanns und ihre 
didaktischen Schnittstellen (Kontext Kunst - Vermittlung - Kulturelle Bildung, 
5). Marburg: Tectum i. E..

Internet
h t tp : / /www.b i lde r l e rnen .a t /marg ina l i a /061223_s te rbeanze igen .
html#Vorschl%E4ge_f%FCr_Unterricht (Vorschläge und Beispiele zur 
Bildanalyse von Todesanzeigen)

Angaben zur Verfasserin
Johanna Tewes ist Wissenschaftliche Mitarbeiterin, Doktorandin und 
Lehrbeauftragte im Fachbereich Kunst an der Universität Paderborn. Ihre 
Forschungsschwerpunkte sind: Kultur-vermittlung (World Heritage Education), 
Mythologische Aspekte in Kunstgeschichte und Populärkultur, ästhetische 
Sozialisation und Genderfragestellungen.
Mail: Johannarte@aol.com

anzuerkennen und zu akzeptieren, wobei die Sage 
dazu unterschiedliche Handlungsalternativen 
anbietet, diskutiert und bewertet. 

Tod in der zeitgenössischen Kunst
Neben einer kulturhistorischen und einer 
alltagsästhetischen Betrachtungsweise haben sich 
auch viele Gegenwartskünstler wie Damian Hirst, 
die Chapman Brüder oder die japanischen Künstler 
Yukio Mishima und Izima Kaoru mit dem Thema 
Tod auseinandergesetzt. Ihre Herangehensweisen 
greifen allerdings weniger auf kunstgeschichtliche 
Todessymbole zurück und der Tod tritt, dem 
Zeitgeist entsprechend, nicht weiterhin als das 
klassische, medial bekannte Todesklischee oder als 
reine Abbildung auf, sondern die Strategien nähern 
sich dem Tod auf indirekte, oft dokumentarisch-
objektive Weise an. Bilder von Todesopfern, 
Todesräumen und Todessituationen werden nur 
fragmentiert und abstrahiert gezeigt, sie verweisen 
auf den Tod, lassen seine Anwesenheit nur 
erahnen. Es wird mit Auslassungen, (sterblichen) 
Überresten, Inszenierungen und Transformationen 
gearbeitet. Dadurch wird der Schrecken des Todes 
von seiner Bezähmbarkeit durch das über Symbole 
tradierte Bild wieder in eine neue, schonungslosere 
Schreckensdimension überführt, die sich diesmal 
nicht direkt, sondern erst durch die individuellen 
Bilder im Kopf der Betrachterin / des Betrachters 
herausbildet [vgl. Drühl 2000: 109-115].

Praktischer Zugang
Ihr habt vielschichtige Perspektiven und Strategien 
kennen gelernt, um den Tod, seinen Einfluss 
auf das Leben und die Menschen sowie seine 
endgültigen Konsequenzen zu denken und sich damit 
auseinanderzusetzen. Dabei hat der Tod im Laufe 
der Menschheitsgeschichte eine eigene Ästhetik 
bekommen, die auf bildnerischer Ebene hilft, seine 
Dimensionen zu fassen. 
Entwerft eigene Zugänge zu der Thematik: „Begegnung 
Mensch – Tod“, die euch beschäftigen, interessieren 
oder Angst machen. Es ist euch freigestellt, ob ihr 
diese Begegnung ganz konkret darstellt oder nur mit 
symbolischen oder dokumentarischen Verweisen 
arbeitet und wie sehr ihr das Thema auf eure eigene 
Biografie bezieht. 
Folgende Vorüberlegungen können euch bei der 
Umsetzung helfen:
In welcher Form und Ästhetik soll der Tod auftreten?
Welche Darstellung des Todes wird eurer geplanten 
Aussage am besten gerecht?

Diskurse zum Kulturellen Erbe



  53   |						                             WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION

Rezension von Johanna Tewes:

Skladny, Helene:
Ästhetische Bildung und 
Erziehung in der Schule. 
Eine ideengeschichtliche 
Untersuchung von Pestalozzi 
bis zur 
Kunsterzieherbewegung. 

München (Kopaed-Verlag) 2009;
310 Seiten; zahlreiche Abbildungen;
18,80 Euro; ISBN: 978-3867361224

Neubewertung der kunstpädagogischen 
Fachgeschichte als Zukunftsperspektive?
In dieser Veröffentlichung stellt die Autorin die 
historischen Entwicklungen kunstpädagogischer 
Konzeptionen und Paradigmenwechsel vom 
Zeichenunterricht des 19. Jahrhunderts und der 
Kunsterzieherbewegung gegenüber und setzt sie 
mit aktuelleren Positionen und auch Problemen des 
Faches Kunst in Beziehung. Dazu werden sie, unter 
dem Blickwinkel der ästhetischen Bildung und 
Erziehung und jenseits positioneller Sympathien oder 
gegenwärtiger fachlicher Legitimierungsambitionen, 
hinsichtlich ihrer theoretischen Ziele, Intentionen und 
Legitimationsstrukturen zur jeweiligen Konturierung 
von Kunstpädagogik befragt.
Helene Skladny verfolgt dabei die These, dass 
„die heute vorherrschenden und den Hauptteil 
des schulischen Kunstunterrichts bestimmenden 
Konzeptionen von Kunstpädagogik – unbeschadet 
aller inzwischen stattgefundenen Diskussionen etwa 
um „Visuelle Kommunikation“ oder „Ästhetische 
Forschung“ – noch immer zutiefst durch Ideen, 
Konzeptionen und auch Mythen des 19. und frühen 
20. Jahrhunderts geprägt sind“ (Skladny 2009:22). 
So kann sie beispielsweise nachweisen, dass schon 
im Zeichenunterricht des 19. Jahrhunderts u. a. 
didaktische Ansätze zur Vermittlung bildnerischen 
Denkens und eines entsprechenden Handwerkszeuges 
als Grundbestandteil ästhetischer Erziehung 

entwickelt 
wurden sowie Bestrebungen 

um eine ästhetische Bildung stattgefunden haben. 
Diese seien aber später im Zuge der nachfolgenden 
Kunsterzieherbewegung unter den generellen 
Verdacht geraten, nicht kindgemäß und kunstleer 
zu sein und deshalb nahezu gänzlich verworfen 
worden. Für die Kunsterzieherbewegung konstatiert 
die Autorin außerdem, dass sich ihre ehrgeizigen, 
in der kindzentrierten Verbindung von Kunst und 
Pädagogik bestehenden, Leitzielsetzungen für 
den Kunstunterricht als bis heute unerreichbar 
herausgestellt hätten. Deshalb spricht sie sich für 
ein erneutes Nachdenken über die fachgeschichtlich 
ererbten Mythen des „Künstlerkindes“, des 
„Künstlerlehrers“ sowie für eine Neubewertung 
der Vermittlung von Darstellungstechniken und 
Qualitätskriterien im Kunstunterricht aus. 
Damit zeigt diese Untersuchung ganz klar, wie 
notwendig eine produktive Aufarbeitung von- und 
konstruktive Auseinandersetzung mit der Geschichte 
des Kunstunterrichtes für die Zukunft des Faches 
ist und gibt entscheidende Impulse, mit denen die 
derzeitigen kunstpädagogischen Grundprobleme 
differenzierter an ihren fachgeschichtlichen 
Ursprüngen reflektiert und neu überdacht werden 
können.

Buchrezension



WORLD HERITAGE AND ARTS EDUCATION                             |   54  


